
Manifesto    do    Instituto      Trabalho      Associado

O Instituto Trabalho Associado surge 
da iniciativa de militantes, pesquisado-
ras e pesquisadores preocupados com 
o enfrentamento da sociedade capita-
lista para sua transformação radical. 
Coloca-se como um espaço para a 
produção e a disseminação de conhe-
cimento que possa contribuir com a 
práxis revolucionária, entendendo que 
não se faz revolução sem teoria revo-
lucionária, mas que também, como 
diria Marx, “a disputa acerca da reali-
dade ou não realidade do pensamen-
to - que é isolado da prática - é uma 
questão puramente escolástica”. É pre-
ciso falar de socialismo hoje. É neces-
sário transformar a sociedade agora!
Com efeito, o Instituto Trabalho As-
sociado se insere na batalha das ideias 
para combater a ciência burguesa e a 
sua dinâmica produtivista, mas tam-
bém cumpre o papel de combater as 
teorias reformistas, uma vez que estas 
teorias atrapalham a classe trabalhado-
ra na sua tarefa histórica de destruição 
do capitalismo. Numa conjuntura de 
crise estrutural do capital, em que to-
das as dimensões da sociedade se en-
contram em crise ao mesmo tempo, a 
classe trabalhadora paga o preço desse 
processo. Para que continue existin-
do alguns bilionários, trabalhadoras 
e trabalhadores estão sendo cada vez 
mais explorados, em que seus direitos 
estão, literalmente, sendo destruídos e 
não há possibilidade de nenhum avan-
ço ou ganho para estes em meio ao sis-
tema do capital. O que o capitalismo 
pode e vai continuar oferecendo à clas-
se trabalhadora é fome, miséria, pan-
demia, violência, desemprego, entre 
outras mazelas. Não podemos alimen-
tar mais ilusões de conquistas dentro 
da ordem, pois a ordem burguesa é 
contrária à classe trabalhadora. Os in-
teresses das trabalhadoras e dos traba-
lhadores só podem ser conquistados 
com a luta para além da ordem esta-
belecida, ou seja, para além do capital.

Artur Bispo possui gradua-
ção em Filosofia pela Uni-
versidade Federal de Ala-
goas (1993), mestrado em 
Filosofia pela Universidade 
Federal de Pernambuco 
(2000), doutorado em Le-
tras e Linguística pela Uni-
versidade Federal de Alago-
as (2007) e pós-doutorado 
em Filosofia pela Universi-
dade Federal de São Paulo 
(2020). Atua como profes-
sor Titular da Universida-
de Federal de Alagoas, nos 
cursos de Filosofia e Servi-
ço Social. É Professor Per-
manente do Programa de 
Pós-Graduação em Servi-
ço Social da Universidade 
Federal de Alagoas. Parti-
cipa do Grupo de Pesqui-
sa em Reprodução Social 
e do Grupo de Filosofia e 
Educação e Ensino de Filo-
sofia. Suas pesquisas estão 
relacionadas aos temas: ca-
pital e trabalho, estética e 
ética, educação e formação 
socioeconômica do Brasil.

ARTUR BISPO
O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL: UMA CONTRIBUIÇÃO AO ENTENDIMENTO DE “O CAPITAL” DE KARL MARX

A presente obra tem seu ponto de inflexão na apropriação da dialética 
como chave heurística fundamental para a elucidação da peculiarida-
de das categorias fetiche e mistificação contidos em “O Capital”, ou 
seja, como Marx consegue transportar o método dialético da esfera 
filosófica para a esfera econômica e operar uma crítica contundente 
à economia política. A apropriação dialética das metamorfoses que 
constituem o capital tem na forma abstrata da mercadoria sua media-
ção essencial para a apreensão da concretude do sistema do capital. 
O fetiche da mercadoria desdobra-se em múltiplas formas na pers-
pectiva de obliterar o tempo de trabalho excedente como fundamen-
to do valor que se valoriza. A elucidação da mistificação do capital, 
que se manifesta como uma espécie de “sujeito autômato”, tem seu 
ponto de inflexão na investigação da mercadoria, como forma abs-
trata de manifestação da riqueza no modo de produção capitalista.



                 Artur Bispo

O FETICHE E A 
MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL: 
UMA CONTRIBUIÇÃO AO ENTENDIMENTO 

DE “O CAPITAL” DE KARL MARX



Artur Bispo

O FETICHE E A 
MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL: 
UMA CONTRIBUIÇÃO AO ENTENDIMENTO 

DE “O CAPITAL” DE KARL MARX

Conselho Editorial do 
Instituto Trabalho Associado

Diego de Oliveira  Souza (Pres idente)   – 
Univer s idade Federal  de Alagoas  (UFAL)

Ar tur Bispo dos  Santos  Neto (Secretár io)   –  
Univer s idade Federal  de Alagoas  (UFAL)

Lorra ine Mar ie  Far ias  de Araujo  –  
Univer s idade Federal  de Per nambuco (UFPE)

Mônica  Reg ina Nascimento dos  Santos   – 
Univer s idade Federal  de Alagoas  (UFAL)

Líg ia  dos  Santos  Fer reira   –
 Univer s idade Federal  de Alagoas  (UFAL)

Talvanes  Eugênio Maceno  –
 Univer s idade Federal  de Alagoas  (UFAL)

Aline Soares  Nomer iano  –  
Univer s idade Federal  de Alagoas  (UFAL)

Sóstenes  Er icson Vicente da  S i lva   – 
Univer s idade Federal  de Alagoas  (UFAL)

Virgínia  S i lva  Santos  –
 Inst i tuto Federal  de Rondônia   ( IFRO)

Si lv io  Rosa  Fi lho – 
Univer s idade Federal  de São Paulo (UNIFESP)

Claudia  Alves  Durans   – 
Univer s idade Federal  do Maranhão (UFMA)

Jenny Andrea Torres  Peña – 
Univer s idad Distr i ta l  Francisco José de Caldas: Bogotá, CO

Camila  Pereira  Abagaro – 
Univer s idad de la  Sa lud de la  Ciudad de México (UNISA)

Jadir  Antunes   – 
Univer s idade Estadual  do Oeste  do Paraná (UNIOESTE)

Diagramação e Contracapa: Lorraine Marie Farias de Araujo 
Capa: Lorraine Marie Farias de Araujo e Artur Bispo

Imagem da capa: Public Domains Vetors, Desenho do capitalismo quebra com o 

martelo. Disponível em: https://publicdomainvectors.org/pt/vetorial-gratis/De-

senho-do-capitalismo-quebra-com-o-martelo/31162.html. Acesso em 6 fev. 2025.

Imagem da contracapa: Maximilian Scheffler, Karl-Marx-Monument, Brückens-

traße, Chemnitz, Deutschland. Disponível  em: https://unsplash.com/pt-br/fotogra-

fias/homens-enfrentam-estatua-de-concreto-59dcHbr9N9I. Acesso em 6 fev. 2025.



Comissão Editorial - 
Instituto Trabalho Associado 2025

Lorraine Marie Farias de Araujo
Diego de Oliveira Souza

Artur Bispo dos Santos Neto 
Mônica Regina Nascimento dos Santos

Marcos de Oliveira Silva
Henrique Felix Santos

Carlos Antonio Vasconcelos de Oliveira Júnior
Victória Régia Ferreira Barbosa

Jonathan Smith Melquiades Cezar
Fernando Emannuel Vicente da Silva

Christiane Batista Araujo

1ª Edição 2025
Arapiraca/AL

Instituto Trabalho Associado
www.institutotrabalhoassociado.com.br

 

Todo embrião de ciência tem este duplo aspecto: 

monstro, como feto; maravilha, como germe. 

(Victor Hugo. Os trabalhadores do mar)

Todo começo é difícil, e isso vale para toda ciência.

(Karl Marx. O capital. Livro primeiro. Prefácio à primeira edição)

25-254553                CDD-335.401

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Bispo, Artur

   O fetiche e a mistificação do capital : uma

contribuição ao entendimento de o capital de Karl 

Marx / Artur Bispo. -- Arapiraca, AL : Instituto

Trabalho Associado, 2024.

   ISBN 978-65-981438-6-2

   1. Fetichismo 2. Filosofia 3. Marx, Karl,

1818-1883. O capital 4. Marxismo I. Título.

Índices para catálogo sistemático:

1. Marxismo : Filosofia   335.401

Eliane de Freitas Leite - Bibliotecária - CRB 8/8415



Dedico esta obra à 
minha avó Virgínia 
Oliveira (in memo-
riam), uma cam-
ponesa de ances-
tralidade indígena 
e parteira de sua 
comunidade.

.

Este livro é fruto de pesquisa financiada pelo CNPq e Fapeal 



AGRADECIMENTOS

À minha esposa e companheira, Tatiana Lyra Lima Félix, pela atenção, 

cumplicidade, cordialidade, sensibilidade, carinho e cuidados no processo de 

construção deste livro. 

Aos filhos Pedro Bispo, Virgínia Santos Amaral, Mateus Bispo, Artur 

Dimitri Bispo e Lucas Lyra Bispo.

Ao Grupo de Pesquisa Sobre Reprodução Social, ao Coletivo Ofensiva 

Socialista, ao Instituto Trabalho Associado, aos discentes e docentes da Pós-Gra-

duação de Serviço Social. 

Ao Sidney Vanderley, pela revisão gramatical deste livro, e a professora 

Roberta Traspadini, pelo prefácio. 

Ao CNPq, pela bolsa de produtividade que financiou a realização da 

pesquisa que culminou neste livro. 

RESUMO

A presente obra tem seu ponto de inflexão na apropriação da 
dialética como chave heurística fundamental para a elucidação 
da peculiaridade das categorias fetiche e mistificação contidos 
em O capital, ou seja, como Marx consegue transportar o méto-
do dialético da esfera filosófica para a esfera econômica e ope-
rar uma crítica contundente à economia política. A apropriação 
dialética das metamorfoses que constituem o capital tem na for-
ma abstrata da mercadoria sua mediação essencial para a apreen-
são da concretude do sistema do capital. O fetiche da mercado-
ria desdobra-se em múltiplas formas na perspectiva de obliterar 
o tempo de trabalho excedente como fundamento do valor que 
se valoriza. A elucidação da mistificação do capital, que se ma-
nifesta como uma espécie de “sujeito autômato”, tem seu ponto 
de inflexão na investigação da mercadoria, como forma abstra-
ta de manifestação da riqueza no modo de produção capitalista. 
A análise de determinados momentos específicos do primeiro, 
segundo e do terceiro livros de O capital permite capturar a pe-
culiaridade das formas antediluvianas do capital e a capilaridade 
das metamorfoses do capital (usurário, comercial e industrial). 
A análise ontológica das vicissitudes da mercadoria, do dinheiro 
e do capital industrial encontra seu coroamento no capital por-
tador de juros, como forma perfeita de manifestação do capital 
fetiche. Já a investigação dialética da metamorfose do fetiche do 
capital tem como vetor primordial a revelação dos limites do 
sistema, que carece reiteradamente da obliteração de seus funda-
mentos e que necessita reciclar incessantemente os mecanismos 
de supressão de sua relação com o trabalho vivo, mediante a in-



crustação de novas manhas teológicas e velhas sutilezas metafísi-
cas. O capital portador de juros representa o ápice da completu-
de do fetiche expresso no capital produtivo, plasmando-se como 
uma espécie de forma destituída de conceito, com capacidade 
sui generis de inverter o movimento efetivo das coisas e transfor-
mar o capital numa espécie de causa sui. Solidifica, assim, o en-
tendimento de que os juros emanam da própria propriedade do 
capital e não da partilha do mais-valor decorrente da produção. 
O desenvolvimento do capital portador de juros funciona como 
mediação essencial para o crescimento exponencial do capital 
fictício. Observar-se-á como a relação do capital fictício com 
o capital produtivo tende a esgarçar-se pela própria dinâmica 
de expansão e acumulação incessante do sistema do capital. O 
mais-valor emanado da produção não pode retornar à produção 
e precisa ser deslocado para as formas ilusórias, especulativas e 
parasitárias expressas no mercado de futuros, no mercado bur-
sátil, nos títulos da dívida pública e nos títulos de propriedade. 
Na complementação da leitura imanente de O capital, o autor 
desta obra recorreu aos empréstimos valiosos de pensadores 
marxistas como G. Lukács (2012), Jorge Grespan (2012; 1999; 
2019), Enrique Dussel (2012), Marxhausen (1988), Jadir An-
tunes (2018; 2006), Hector Benoit (2008), M. Sabatini (2023), 
Boccega (2007; 2020), Reinaldo Carcanholo (2003; 2013), Frei-
re (2021), Monfardini (2011) etc. 

SUMÁRIO

PREFÁCIO.......................................................... 15	
Roberta Traspadini

INTRODUÇÃO.................................................... 25	
		
CAPÍTULO I
A INVERSÃO DA DIALÉTICA MISTIFICADA DE 
HEGEL................................................................ 59
1.1 As contradições da dialética hegeliana........................ 61
1.2 A dialética marxiana como método de 
investigação-exposição............................................... 72
1.3 A necessidade de inversão da dialética especulativa ....... 85
1.4 O capital como chave heurística da dialética marxiana .... 96

CAPÍTULO II
A MISTIFICAÇÃO DA FORMA VALOR E O FETICHE DA 
MERCADORIA E DO DINHEIRO .......................... 109
2.1 Fetiche da mercadoria: relação entre forma e conteúdo.. 111
2.2 A substância e a grandeza do valor .......................... 126
2.3 A dialética da forma do valor e do dinheiro .............. 134	
2.4 Fetiche da mercadoria ........................................ 143	
2.5 Fetiche do dinheiro e do capital ............................ 161 
2.6 Fetiche e reificação ........................................... 181	
			 



CAPÍTULO III
A MISTIFICAÇÃO DO MAIS-VALOR PELO CAPITAL ....
.......................................................................... 191
3.1 Trabalho excedente: alienação e fetiche .................... 194
3.2 O contrato de trabalho e a produção de mais-valor ..... 207
3.3 Produção de mais-valor como essência do capital..... 215	
3.4 A subsunção formal e subsunção real do trabalho ao capital: 
mais-valor absoluto e mais-valor relativo....................... 227	
	
CAPÍTULO IV
O LUCRO COMO MISTIFICAÇÃO DO MAIS-VALOR ...
........................................................................  245
4.1 A diferença entre preço de custo e valor .................. 251	
4.2 A taxa de lucro como mistificação do mais-valor ......... 256
4.3 Equalização da taxa média de lucro como mistificação do 
mais-valor............................................................ 265
4.4 O fetiche da “lei da tendência da queda da taxa de lu-
cro”.................................................................... 279

CAPÍTULO V
AS METAMORFOSES MISTIFICADORAS DO CAPITAL 
......................................................................... 295
5.1 Capital usurário e capital industrial ....................... 307
5.2 Capital comercial e capital industrial ..................... 313	
5.3 A relação dialética entre processo de produção e processo 
circulação do capital ............................................... 336
5.4 O capital comercial e seu processo de autonomização e mis-
tificação .............................................................. 346

CAPÍTULO VI
O CAPITAL PORTADOR DE JUROS COMO “FETICHE 
PERFEITO” ....................................................... 361
6.1 A natureza fetichista do capital portador de juros..... 367	
6.2 A mistificação do lucro como ganho empresarial ..... 392	

CAPÍTULO VII
A NATUREZA FETICHISTA E MISTIFICADORA DO 
CAPITAL FICTÍCIO	............................................ 407
7.1 Crédito comercial e crédito bancário: letras de câmbio 
e células bancárias .................................................. 410
7.2 Títulos da dívida pública e títulos de propriedade ....... 416	
7.3 Os corretores e a disfuncionalidade do capital fictício .. 426
7.4 O fetiche e mistificação na fórmula trinitária dos rendimen-
tos .................................................................... 442

CONCLUSÃO ..................................................... 471

REFERÊNCIAS.................................................... 489
						    



O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

15

PREFÁCIO

Roberta Traspadini

Bertolt Brecht em sua obra, Cinco dificuldades para escrever 
sobre a verdade, começa o texto com a seguinte síntese: 

Hoje em dia, quem quiser combater a mentira 
e a ignorância e escrever a verdade deve supe-
rar pelo menos cinco dificuldades. Deve ter a 
coragem de escrever a verdade, embora ela seja 
negada em toda a parte; inteligência para reco-
nhecê-la, pois ela está oculta em todos os es-
paços; habilidade para manipulá-la como arma; 
discernimento para selecionar as pessoas em 
cujas mãos ela será eficiente; e engenhosida-
de para disseminá-la entre essas pessoas. Essas 
dificuldades são enormes para escritores que 
vivem sob o fascismo, mas também existem 
para aqueles que fugiram ou foram exilados. E 
mesmo para escritores que trabalham onde a 
liberdade civil prevalece. 

Responder à Brecht sobre o ambiente atual da conjun-
tura mundial, latino-caribenha e nacional em que vivemos, se 
fascista, de exílio ou de liberdade civil sob a democracia burgue-
sa, apresenta-se como uma tarefa confusa e difícil. No entanto, 
resulta fácil demarcar que no âmbito da crítica da economia po-
lítica, nos encontramos sob o jugo do capital em toda sua pro-
dução tirânica e violenta de aceleração da intensidade do roubo, 
saqueio, pilhagem e exploração dos seres humanos, dos demais 
vivos e da natureza. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

16 17

O fetichismo e a mistificação do capital: Uma contribuição para 
o entendimento de O capital de Karl Marx, é um exercício de eluci-
dação da verdade, nos elementos reforçados por Brecht. Artur 
Bispo é um intelectual marxista incansável. É um autor cujas 
obras lutam contra a ordem do capital e objetivam revelar o real 
oculto na história da luta de classes, em meio às múltiplas e me-
tamorfoseadas manobras dos detentores do poder em conformar 
a mentira como regra e a verdade como crime/castigo. 

Ao longo de seus estudos das obras de Marx e do mar-
xismo, Artur nos ajudar a revelar, na complexidade que isto re-
presenta, o real concreto a partir das múltiplas determinações 
que o tornam um esconderijo intencional do capital contra o 
trabalho, quando a aparência tende a submeter a essência ao pra-
zer do poder e da produção de riqueza mercantil. Logo, no afã 
de manter-se onipotente na produção da mentira como verdade, 
o capital produz seus processos objetivos/subjetivos de ocultar, 
desfigurar e mistificar a essência encoberta pela aparência, em 
diferentes manifestações concretas da vida cotidiana e de sua 
processualidade histórica. 

A nosso juízo, o presente livro integra a biblioteca mar-
xista latino-caribenha, tanto pelo que o autor nos apresenta de 
reflexão, como pelo que nos provoca de indagações. Afinal, um 
bom texto deve ser medido pelo que nos provoca a construir/re-
fletir. Este livro nos interpela a repensar nossa ação coletiva, em 
meio às condições atuais de continuidade de confinamento pós 
pandêmico, que parecem nos ater paralisados e solitários como 
campo crítico, uma vez que a fragmentação, o imediatismo e as 
redes sociais compõem a esfera de socialização contemporânea. 
Após a pandemia parece ainda mais evidente que nos transfor-

mamos em meros conhecedores imóveis acerca de nossa própria 
história de revanche. A pandemia, quando nos permitiu voltar ao 
“novo normal”, ainda não foi revertida, no campo crítico, como 
espaço de reação à letargia e à mentira dos porta-vozes do capital 
contra o mundo do trabalho (a era das fake news).  

Em tempos de conservadorismos e crises como os atuais, 
retomar a ideia força de que Marx e o marxismo são, de forma 
certeira, os referenciais que nos brindam uma teoria assentada 
na ação de classe, com vistas à revanche histórica, é fundamental. 
As categorias mercadoria, valor, mais valia, capital, fetiche da 
mercadoria/do dinheiro/do capital, dialética, alienação e traba-
lho alienado, conformam, com as devidas mediações, a histórica 
teoria social crítica enquanto teoria da revolução. 

Nas palavras de Bispo,

a relação contraditória do capital com o traba-
lho perpassa como uma diagonal todas as suas 
metamorfoses, em que ele adota acentuados 
subterfúgios na perspectiva de ocultar a re-
levância ontológica do mais-valor, enquanto 
sinônimo de tempo de trabalho excedente e 
como fundamento constitutivo de todo o seu 
ser. A relação do capital com o trabalho se ins-
creve contraditoriamente, porque o capital 
considera sempre o trabalho como o não-ser, 
como o outro oculto que nunca deve ser reve-
lado (2024, p. 318).

Nos sete capítulos que compõem o livro – e que, de for-
ma interessante, podem ser lidos separadamente -, Artur nos 
convoca a entender que, à medida que o modo de produção ca-
pitalista avança em sua degradante condição de tornar-nos reféns 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

18 19

de suas diversas amarras tanto no âmbito do trabalho, como na 
perspectiva do pensamento e da linguagem, o mesmo intensifica 
as formas de fetichização e reificação da mentira como verdade, 
e da farsa como ética. 

Assim, quanto mais o capital cria e se mistura com a pro-
dução da modernidade (pós modernidade), como lançador de 
“novos paradigmas” dentro do mesmo processo de fetichização, 
tanto mais complexo se torna entender a condição inerente da 
produção material e simbólica da riqueza capitalista. Ou seja, o 
capital como projeção de uma verdade de classe, exige desdo-
brar-se na farsa, reproduzida como fato, do trabalho livre como 
sinônimo de liberdade mercantil. Logo, o debate filosófico sobre 
a verdade, está diretamente estruturado no arcabouço ideopolí-
tico da produção reiterada da mentira. 

A naturalização da violência como verdade e como har-
monia social, torna a empreitada de pensar sobre o real, à luz de 
sua processualidade histórica, não só necessária, mas imprescin-
dível para que sejamos capazes, em meio ao processo formativo 
intergeracional, de repensar as formas de combate na batalha das 
ideias e na condição de nossa existência para além do trabalho 
alienado. Ante a crítica conservadora sobre Marx e o marxismo, 
é premente que nos mantenhamos no rigor do método marxia-
no, conscientes de nossas estratégias e táticas revolucionárias, 
tendo os pés fincados em nossa realidade concreta. 

No caso da América Latina e o Caribe, o fetiche da mer-
cadoria e do capital, nos exige fazer perguntas sobre o colonia-
lismo, o escravismo, o patriarcado e as condições materiais de 
violências territoriais que ao longo da efetivação do modo de 
produção capitalista, geraram uma condicionante estrutural de 

sujeição dos trabalhadores, conformando-os como sem terras (a 
assim chamada acumulação primitiva do capital passada e pre-
sente). Aqui, valeu para os sujeitos o que se dimensionou para a 
natureza. Ou seja, a terra e o trabalho se tornaram engrenagens 
substantivas de um processo possessivo denominado de sistema 
metabólico do capital. Assim, pensar sobre os elementos trazi-
dos por Artur, é fundamental para aqueles e aquelas que, ao vi-
verem a vida cotidiana da luta de classes, não cessam, enquanto 
lutam, de se perguntarem sobre os por quês das desigualdades 
estruturais. As reflexões reiteradas em um alto nível de abstra-
ção categorial nos auxiliam na tarefa política e teórica de escru-
tinar os motivos explicáveis acerca da fome, da superexploração 
e dos fetichismos da mercadoria e do capital.

Como mulher, negra, latino-americanista e integrante 
do sujeito popular latino-caribenho, ler O fetichismo e a mistifi-
cação do capital, me obriga a fazer perguntas que elucidem essa 
condição estrutural de reificação da opressão e da superexplo-
ração no mundo do trabalho e na vida cotidiana. E, com base 
nas perguntas cujas buscas nos orientam para reflexões coletivas 
mais profundas, nos instigam a entender a ilógica razão do capi-
tal em nos submeter à coisificação, à ideia-força de que “somos 
seres menores.” 

A reiteração da razão/psiquê burguesa acerca da condi-
ção de “ser mulher” como “ter que ser e sentir-se menos”, visua-
liza-se:  - na condição de trabalhadoras com salários menores; 
- na posição social como trabalhadoras responsáveis pelo lugar 
social do trabalho doméstico e do cuidado não pago, dados como 
fato na esfera do feminino; e, - na construção naturalizada do 
ser e sentir-se mulher, a partir de uma posição inferiorizada ou 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

20 21

anulada na política dos partidos e das instituições. A produção 
da mais valia não teria a mesma intensidade, nem seria projetada 
como uma condição natural, de verdade, sem o condicionamen-
to violento das diferenças como desigualdades estruturais.

O domínio do capital sobre todas as esferas da vida, exi-
ge, como reforça Artur, adentrarmos de forma séria e profunda 
à lógica metabólica do capital. Entender para superar as amarras 
contemporâneas da exploração e estudar para enriquecer a luta 
coletiva que integramos na práxis revolucionária. 

Nesse sentido, o texto nos apresenta chaves de leituras 
importantes a partir de nossa singularidade como seres sociais, 
imersos na totalidade caótica e tirânica do capital. É inevitável 
pensar o fetichismo e a alienação, seja da mercadoria ou do ca-
pital portador de juros, sem condicionar esta questão estrutural 
ao trabalho feminino, à superexploração da força de trabalho na 
América Latina e o Caribe, e à condição de exclusão de milhões 
de pessoas vinculadas aos povos indígenas, quilombolas, campo-
neses e em condições periféricas nas cidades. 

A leitura cuidadosa de um texto denso, torna-se ainda 
mais difícil, quando interpelada desde nossas próprias angústias 
como classe trabalhadora. Assim, a obra deixa de ser somente 
de quem a escreve e dos pares teóricos que o acompanham, e 
passa a ser nossa, de quem a lê e relê, com o afã de entender e 
transformar nossa própria caminhada coletiva. O fetichismo e a 
mistificação do capital deixam de ser de Artur e passa a ser da clas-
se trabalhadora. É assim um texto cuja investigação rigorosa está 
a serviço da luta de classes a partir das contradições reiteradas na 
vida cotidiana dos explorados e oprimidos. 

Nós, homens e mulheres da classe trabalhadora, segui-

mos retirantes, tal qual retratado na obra de Portinari. Na aca-
demia, na vida camponesa e nas periferias urbanas, nossos pares 
oriundos do popular são ainda mais massacrados pela condição 
cotidiana de sobrevivência, quando comparamos a lógica tirânica 
das degradantes diversidades de modos de superexploração. 

Entre o corre-corre cotidiano do trabalho alienado e do 
trânsito entre os territórios para efetivá-lo, parte da classe tra-
balhadora toma consciência da superexploração e das reiteradas 
farsas como verdade, no dia a dia de sua labuta. E, mesmo sem 
os elementos teóricos que dão substância a esse entendimento 
acerca da consciência de classe, algo grita no mundo cotidia-
no do universo popular. Esse grito, ora contido, ora manifesto 
seja na arte, seja na ira, os/as torna uma parte ainda distante na 
composição coletiva da luta social. Essa aparente cisão entre os 
trabalhadores intelectuais e os trabalhadores manuais, compõe 
uma histórica tarefa ainda vigente acerca da necessidade dos par-
tidos e dos programas de classe. Através da formação política, 
a consciência cotidiana de classe em si, dá passagem à constru-
ção coletiva da classe para si. Esse livro deve, portanto, integrar 
nossa biblioteca básica do pensamento marxista latino-caribenho 
sobre como ler O Capital a partir da cotidianidade das ruas. Tais 
construções ensejam pensar sobre o que fazer em meio à tanta 
violenta fonte de alienação e fetichização. 

O fetichismo e a mistificação do capital... é um tributo à luta 
de classes e ao papel da formação intelectual e orgânica ao longo 
do processo. Em tempos de desmontes do pensamento crítico, 
da luta de classes nas ruas e das universidades públicas como 
fermento da disputa política da ciência, essa obra nos inspira a 
repensar a atual condição humana e nos exige transpirar soluções 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

22 23

coletivas para que seu entendimento chegue a um maior número 
possível de trabalhadores e trabalhadoras. 

Ler torna-se um desafio e tanto em tempos atuais. Es-
tudar, por sua vez, apresenta-se como um processo ainda mais 
difícil, em tempos de fragilidades de leituras e de disparates tec-
nológicos, em que as desigualdades estão intensificadas. Afinal, 
a aceleração do tempo histórico e o condicionamento da era das 
dívidas, nos mantém reféns da dificuldade de organizar com ri-
gor o tempo, dado o destempo necessário para consolidar uma 
antilógica do capital. 

Como todo bom texto, O fetichismo e a mistificação do capi-
tal... nos gera muitos incômodos, uma vez que estamos em meio 
às reincidentes crises humanitárias, climáticas, sociais e histó-
ricas. E nas crises, mediadas por muitas guerras, o tempo, ou a 
ausência dele para nós, é o nosso maior produtor de sofrimento, 
uma vez que foi tornado, no modo de produção capitalista, a 
medida do valor, logo, o roubo do tempo é o tempero da feti-
chização e da alienação. Sem repensar o tempo, não é possível 
refazer a longa trajetória de práxis revolucionária que media a 
relação soberba do capital. Insistir no contratempo ao tempo 
das mentiras do capital, requer uma direção que, ao ser guiada 
pela contra-hegemonia da classe trabalhadora, plural e diversa, 
ressignifica seu ser e estar no tempo presente, como tempo de 
estudo e de luta indissociáveis.

Agradeço ao Artur pela confiança em prefaciar essa ex-
celente produção, e me coloco ao seu lado no desafio de propa-
gar tal conhecimento com as perguntas que emanarão de cada 
grupo a partir de suas realidades concretas de existência. Brindo 
ao livro, à excelência do trabalho de Artur, e aos leitores e leito-

ras dispostas/os a entender como funciona essa lógica perversa 
do fetichismo, com vistas a superar ditas condições violentas ine-
rentes ao processo histórico de hegemonia do capital. 



O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

25

INTRODUÇÃO

Decifra-me ou devoro-te.

Sófocles. Édipo rei. 

As categorias do fetiche e da mistificação são categorias 
decisivas para a elucidação da anatomia do modo de produção 
capitalista; elas cortam como uma diagonal, de alto a baixo, as 
metamorfoses do sistema do capital. As suas desconsiderações 
constituem um ponto decisivo para a incompreensão da ubiqui-
dade desse sistema sociometabólico e de como elas reverberam 
na atualidade enquanto formas poderosas que interceptam os 
mecanismos de sua elucidação e superação. 

A desconsideração específica do papel decisivo ocupa-
do pela categoria do fetiche no esclarecimento do fundamento 
ontológico do capital e seu amálgama elevado de mistificação 
encontra aliados em múltiplas partes e espaços sociais, inclusive 
no interior do próprio marxismo. Nem mesmo os seguidores de 
Marx conseguiram escapar às armadilhas impostas pelo fetiche 
do capital. Isso pode ser constatado em diferentes representantes 
do denominado “marxismo vulgar”, no estruturalismo, na “Nova 
Leitura de Marx”, na Escola de Frankfurt etc. 

Merece referência o papel exercido pelo representante 
do estruturalismo, Louis Althusser, na perspectiva do abandono 
da categoria do fetiche no interior das posições revolucionárias 
a partir da década de 1960, quando simplesmente reduziu essa 
categoria à condição de mero sinônimo da ideologia do idealis-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

26 27

mo filosófico hegeliano e da ideologia burguesa contrarrevolu-
cionária. 

Com raras exceções, grande parte da produção filosó-
fica europeia desde maio de 1968 consiste numa “progressiva e 
ininterrupta desaparição de referências à teoria marxiana do fe-
tichismo” (Kohan, 2005, p. 81). Quando elas aparecem, como 
acontece com a “Nova Leitura de Marx” (assim como represen-
tantes da Escola de Frankfurt, do Grupo Exit e do Grupo Krises), 
fazem concessões tão insanas quanto as formulações que diziam 
combater, e simplesmente abandonam a teoria da luta de classes 
e o projeto revolucionário de Karl Marx. 

A poderosa forma como as coisas substituem o papel 
fundamental dos seres humanos tem na contemporaneidade um 
lastreamento impossível de ser empreendido sem a devida con-
sideração da teoria marxiana do fetiche, da reificação e do pro-
cesso de mistificação, que têm seu ponto de inflexão na forma 
de configuração do trabalho que lhes serve de sustentação. Ao 
contrário da teoria do fetichismo, a teoria da alienação susci-
tou o interesse de pensadores de perspectivas teóricas comple-
tamente distintas (Martin Heidegger, Herbert Marcuse, Theo-
dor Adorno, Max Horkheimer, Erich Fromm, Jean-Paul Sartre, 
Alexandre Kojeve, Jean Hyppolite, H. Arendt, Guy Debord, J. 
Baudrillard etc.). 

A partir do final da década de sessenta, tornou-se mo-
dismo tratar da alienação. A obra de Guy Debord, A sociedade do 
espetáculo, é uma expressão desse tempo histórico. No seu bojo 
se concentrava não somente na crítica da sociedade de consumo 
capitalista, mas também a crítica ao mundo soviético, fundamen-
tada na ausência das liberdades democráticas burguesas. 

No interior do marxismo ocidental houve uma concen-
tração da atenção nos Manuscritos econômico-filosóficos de 1844, 
publicados em 1932, que se configurou como uma espécie de 
núcleo fundamental da consideração do “trabalho alienado” no 
pensamento marxiano. Por sua mediação tornou-se possível a 
elucidação da constituição da base programática para as futuras 
investigações marxianas assentadas na crítica da economia polí-
tica (Adam Smith e David Ricardo), na superação da crítica da 
filosofia do direito de Hegel e na transcendência das ilusões re-
formistas do universo político burguês (socialismo utópico de 
Joseph Proudhon e consortes). 

A tentativa de esclarecimento do processo de superação 
do mundo alienado do trabalho constituído pelo modo de pro-
dução capitalista encontrará seu efetivo coroamento na escritu-
ração de O capital, pois somente nesta obra a problemática da 
alienação e do fetichismo dispôs do espaço fundamental para a 
elucidação da anatomia da mercadoria, do dinheiro e do capital. 
A personificação das coisas emanadas do trabalho abstrato serve 
de fundamentação para a mistificação ou a inversão da relação 
sujeito e objeto, em que o essencial se inscreve como inessencial 
e o inessencial como essencial. Ou seja, as coisas assumem o 
papel que deveria ser exercido pelos seres humanos, e estes se 
transformam em mercadorias. 

Marx operou um salto qualitativo em relação à economia 
política e à filosofia hegeliana ao salientar a dimensão negativa 
do trabalho; no entanto, ele não estacionou na análise do traba-
lho alienado, mas procurou apresentar o trabalho abstrato como 
substância do valor e substrato essencial do processo de valori-
zação do valor, em que o capital se plasma negativamente com 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

28 29

o trabalho vivo, transformando-o em mero momento, enquanto 
capital variável, de seu processo de reprodução social (GRES-
PAN, 2012). E ainda frisou as barreiras e os limites imanentes ao 
seu autodesenvolvimento. 

No processo de produção capitalista, enquanto processo 
de produção de mercadorias, as relações sociais são enredadas 
para o atendimento das demandas do mercado. As mercadorias 
determinam ubiquamente as relações humanas e estas se consti-
tuem como relações entre coisas. O ordenamento fetichista do 
mundo das mercadorias reverbera nas relações sociais e transfor-
ma os sujeitos em objetos. Ocorre um processo de personifica-
ção das coisas (fetichismo) e coisificação das pessoas (reificação). 

A categoria do fetiche não se configura como um mero 
apêndice da teoria da alienação, mas ocupa função primordial 
no processo de elucidação da estrutura do sistema do capital em 
sua totalidade. A noção de fetiche está relacionada ao poder que 
brota da própria organização social, de uma capacidade de sub-
versão da realidade que decorre da própria forma de organiza-
ção da produção. Não se trata de uma mera distorção cognitiva 
da consciência ou de uma falsa percepção da realidade, como 
pode acontecer com a concepção religiosa do mundo. O fetiche 
independe da consciência humana, pois comporta uma natureza 
objetiva e perpassa as relações sociais e as relações de produção 
capitalistas. Trata-se da aparência na objetividade e não somente 
de mera aparência de objetividade. 

O marxismo tradicional entendeu corretamente o ter-
mo fetichismo quando afirmou que ele estava relacionado ao 
processo de mistificação que configura as relações de produção 
constituintes do capital. É uma categoria que permite entender 

a natureza velada dos elementos fundamentais que constituem o 
processo de produção e circulação do capital. Entretanto, essa 
interpretação correta do fetichismo acabou sendo esmaecida 
pela prevalência das necessidades imediatas que perpassavam a 
classe trabalhadora e pela ausência de tempo disponível para se 
dedicar aos estudos profundos do texto marxiano. 

Poucos foram os trabalhadores que puderam adentrar no 
estudo sistemático dos três volumes que constituem O capital 
e perceber como a categoria do fetiche consistia no cerne do 
projeto marxiano, a fim de fortalecer seu cabedal teórico nas 
lutas cotidianas contra a dominação do capital. Nesse contexto, 
a compreensão da peculiaridade do fetiche para o entendimento 
do conjunto da obra marxiana ficou circunscrita aos intelectuais 
que adentraram as organizações socialistas e comunistas, e a de-
terminados círculos de intelectuais acadêmicos. Estes se forma-
ram nas múltiplas escolas e grupos de estudos (Escola de Frank-
furt, Nova Leitura de Marx, Grupo Exit, Grupo Krises etc.). 

Um ponto de inflexão nessa forma de pensar foi a pro-
dução teórica de autores como Isaak Ilich Rubin, com seu ensaio 
sobre A teoria marxista do valor, e György Lukács, com História e 
consciência de classe e sua Ontologia do ser social. Eles foram pio-
neiros na consideração da problemática do fetichismo e de sua 
articulação com o processo de reificação (Verdinglichung) na obra 
madura de Marx. 

A teoria do fetiche em Marx está conectada à sua teoria 
do valor e do mais-valor. As categorias fetiche e valor são cate-
gorias pletoras que servem de sustentação ao modo de produção 
capitalista e ao sistema do capital. Para Isaak Rubin (1987, p. 
19): “A teoria do fetichismo é, per si, a base de todo o sistema 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

30 31

econômico de Marx, particularmente de sua teoria do valor”. A 
produção do valor não implica nenhuma contradição com o feti-
che da mercadoria, mas encontra na teoria do fetiche sua plena 
realização, pois a produção do valor que se valoriza como se fos-
se um sujeito automático é o âmago do fetiche do capital. 

O termo fetiche em O capital não é uma simples metáfora 
para revelar a articulação que subsiste entre o mundo econômico 
e o mundo filosófico-literário, mas uma categoria fundamental 
para entender o sistema do capital em sua inteireza. Isso quer 
dizer que sua aplicação transcende a seção IV do primeiro capí-
tulo da obra mencionada. Ele reverbera em todas as seções de O 
capital e encontra seu desfecho na última seção do livro terceiro 
de O capital, quando Marx trata da forma trinitária dos rendi-
mentos. O fetiche da mercadoria representa o ponto de inflexão 
da subsunção da vida social ao capital, que encontra seu coroa-
mento na fórmula trinitária dos rendimentos, como paráfrase da 
cristandade (Dussel, 2012). A exposição mais abstrata do fetiche 
da mercadoria na forma do capital geral, no livro primeiro, des-
dobra-se nas determinações mais concretas das múltiplas formas 
de capital no livro terceiro.

A fetichização da autovalorização do capital social encon-
tra corolários ainda mais mistificadores nas múltiplas metamor-
foses dos capitais particulares. A relação do capital com o traba-
lho, enquanto substrato essencial de todo o edifício constituído, 
pode ser obnubilada, e o capital variável, enquanto momento do 
capital, acaba também tendo sua existência questionada, esgar-
çando-se e correndo o risco de desaparecer por completo nos la-
birintos das contradições que forjam o capital em sua formatação 
fenomenológica e na linguagem dos capitalistas, que preferem 

adotar os termos capital fixo e capital circulante, preço de custo 
e preço de produção, lucro, juros e rendimentos. 

A forma aparente do capital denota que ele parece uma 
espécie de autômato que não carece de nada para subsistir e que 
subordina tudo a seus imperativos: “O capital é a potência eco-
nômica da sociedade burguesa que tudo domina. Tem de cons-
tituir tanto seu ponto de partida quanto o ponto de chegada” 
(Marx, 2011, p. 60). Ele seria correlato ao “conceito” hegeliano 
que compreende a si mesmo como “uma força centrípeta que 
atrai e suga as demais formas sociais, de modo a torná-las ‘ade-
quadas’ a ele” (Grespan, 2019, p. 173). 

O capital consegue inverter tudo a partir do instante em 
que domina não somente a força de trabalho, mas quando passa 
a controlar o trabalho excedente (mais-valor) e apropria-se da 
riqueza total da sociedade. A dominação absoluta do excedente 
da produção, decorrente da transformação da força de trabalho 
em mercadoria, potencializa e assegura que o capital reverta a 
ordem efetiva das coisas e afirme a primazia da forma suprassen-
sível sobre a forma sensível, do trabalho morto sobre o trabalho 
vivo etc. Assim, a substantividade do trabalho vai evanescendo 
lentamente no seu interior até não pairar mais nenhum vestígio 
de sua relevância na estruturação e na formatação discursiva do 
sistema. O capital adota uma fisionomia transmutada sem con-
ceito, como uma espécie de logos ex-machine, de força indetermi-
nada e que tudo determina, que encontra sua máxima expressão 
no capital fictício, enquanto dessubstantivação do valor. 

A prevalência da aparência sobre a essência assegura o 
processo de mistificação das distintas etapas de formação e re-
produção social sob a égide do capital. A forma de ser capital 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

32 33

é obliterar integramente sua essencialidade, para que o “capital 
fictício” emerja como uma forma destituída de essencialidade. O 
movimento de rotação das formas configura-se como um amon-
toado de manifestações fenomênicas que tem como objetivo es-
conder e esmaecer o fundamento da relação social. Assim como 
inexiste forma sem essência, também inexiste essência sem for-
ma. A essência, enquanto substrato fundamental que perpassa as 
vicissitudes do ser, inexiste sem a forma aparente, e a forma da 
aparência do capital se configura como mistificação. Cada mu-
dança de forma é tão somente a intensificação de sua mistifica-
ção, ou seja, é a inversão da realidade efetiva na perspectiva de 
esconder a essencialidade de sua aparência na objetividade.

O avanço das perspectivas teóricas que buscam natura-
lizar a existência do modo de produção capitalista nos tempos 
hodiernos resulta na desconsideração da categoria do fetiche na 
elucidação do sistema do capital, pois ela serve como ponto de 
Arquimedes ao entendimento de todo o sofrimento imposto, 
de toda a fragmentação induzida, de toda a manipulação forjada 
e de todo o processo de exploração e dominação social. Desse 
modo, cristalizam-se e consolidam-se as vicissitudes da naturali-
zação e da impotência política para subverter o ordenamento so-
cioeconômico predominante, mediante o construto da apologia 
irrevogável do apassivamento das massas. 

Nesse processo, crescem as posições contrapostas ao 
reconhecimento das classes sociais e ao combate de qualquer 
possibilidade de mudança radical das estruturas sociais que es-
tabelecem a exploração e a dominação do trabalho. A produção 
filosófica acadêmica hegemônica depois de 1968 não somente 
abandonou as categorias críticas de estirpe marxista – como o 

fetiche que perpassa o universo da produção capitalista –, mas 
passou a combater veementemente as categorias marxianas que 
elucidavam a anatomia do sistema do capital, visando à sua com-
pleta superação (Kohan, 2005). 

Na crítica ao marxismo tradicional, o pensamento pós-
-moderno (pós-estruturalista e pós-marxista) está distante de 
resgatar as categorias do fetiche e da totalidade social, bem como 
do método dialético, como chaves heurísticas de interpretação 
da realidade social subordinada aos imperativos do capital. A crí-
tica dirigida às experiências socialistas minou ainda mais o movi-
mento revolucionário, e não para colocá-lo no seu devido eixo, 
pois o ponto de inflexão da crítica era a defesa intransigente do 
sistema do capital – de uma maneira muito mais rebaixada que 
na época de Marx. 

A crítica às experiências pós-capitalistas possibilitou tan-
to o aprofundamento das fragilidades discursivas dos movimen-
tos reformistas, representados pela social-democracia e pelo 
stalinismo, quanto a consolidação das posições políticas contrar-
revolucionárias, dando novo alento ao renascimento da extrema 
direita (neofascismo e neonazismo) na atualidade. A crítica às 
posições mecanicistas e deterministas que efetivamente existiam 
no interior do marxismo vulgar não elevaram a teoria revolu-
cionária a um novo patamar, porquanto tiveram como propósito 
simplesmente neutralizar as potencialidades revolucionárias da 
classe trabalhadora em escala global.

Na recusa pós-moderna da categoria do fetiche da mer-
cadoria, do dinheiro e do capital, inscreveu-se a contraposição 
radical ao socialismo como superação (Aufhebung) efetiva do 
sistema assentado na exploração do trabalho e na espoliação da 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

34 35

riqueza produzida pela classe trabalhadora. Enquanto, o pensa-
mento pós-moderno advogava a prevalência da leitura fragmen-
tada e micrológica da realidade, o capital plasmava-se ubiqua-
mente como uma forma poderosa de dominação envolvente e 
totalizadora. Nada deve escapar aos seus tentáculos vampirescos 
do trabalho vivo. O culto ao mundo fragmentado (foucaultianos, 
derridianos e deleuzianos) colaborou para manter intocável a na-
tureza abrangente do sistema assentado no reino da alienação, da 
fetichização e da reificação (Kohan, 2005). 

Daí ser fundamental resgatar a teoria marxiana do fe-
tiche como chave heurística para apreender o movimento in-
terno do capital e seu sistema de mistificações, na perspectiva 
de armar os trabalhadores para suas lutas futuras. Como aponta 
Kohan (2005, p. 94): “Esta teoria, estranhamente ‘esquecida’ e 
arquivada pelos discursos acadêmicos da moda, pode permitir 
compreender essa insensatez aparente entre pós-modernismo e 
neoliberalismo, entre racionalidade do micro e lógica do ma-
cro”. A crítica marxiana à economia política e às robinsonadas 
burguesas estende-se num grau ainda mais elevado ao conjunto 
de interpretações apresentadas na atualidade, que têm como co-
rolário assegurar a eternização do capital e seu sistema de feti-
chizações. 

1.1 O problema do fetichismo na atualidade

Na esteira da decadência que perpassa toda a interpre-
tação de mundo apresentada pela burguesia, o aprofundamento 
da crise do sistema do capital na atualidade coloca na ordem do 
dia a necessidade de elevar o entendimento das interpretações 

invertidas ou mistificadas da realidade. Nestas prevalece um en-
cantamento com as belezas que perpassam o mundo sensível. 

O encantamento com o mundo sensível das mercadorias 
tem contado com o respaldo nas filosofias decadentes da bur-
guesia, que se ocupam com a defesa da aparência (Shein) e do 
fenômeno (Phänomen). A afirmação da impossibilidade do conhe-
cimento da coisa em si, postulada por Immanuel Kant, encontra 
em Martin Heidegger (2005) seu ponto fulgurante: as noções de 
essência (ousia) e verdade (aletheia) são subvertidas para servir 
aos propósitos do irracionalismo na fenomenologia da aliena-
ção entronizada na forma da decadência (Verfallen). A aparência 
socialmente necessária à reprodução do imperialismo alemão é 
fartamente legitimada no culto ao mundo fenomênico. 

A impossibilidade de separar a forma da aparência da-
quilo que nela aparece perfaz o pensamento pós-moderno; o 
indivíduo se constitui como uma espécie de escravo do mundo 
sensível. A negação heideggeriana da essência das coisas coadu-
na-se perfeitamente com a impossibilidade de apreensão do fun-
damento do sistema do capital e seu conjunto de mistificações. A 
necessidade de recuperar Marx torna-se imperativa, pois o culto 
ao reino da aparência jamais alcançou um status tão elevado no 
interior do pensamento burguês e em suas formas decadentes 
de apreensão do mundo, bem como no primado do mundo ima-
gético dos meios de comunicação de massa e suas redes sociais. 
A primazia da aparência implica o completo abandono da essên-
cia, atendendo aos preceitos do sistema do capital, enquanto um 
sistema assentado numa aparência “socialmente necessária” ou 
“objetiva” [gegenständlich], indispensável ao desenvolvimento da 
sociedade capitalista. Neste, os indivíduos se constituem como 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

36 37

objetos, e os objetos como personas. 
Não é à toa que Heidegger, juntamente com todo o pen-

samento burguês decadente, recusa qualquer aproximação com 
a filosofia hegeliana. Contrapondo-se à noção de totalidade em 
Hegel, operacionaliza uma manipulação extraordinária do ter-
mo ao confundi-la com a noção de totalitarismo, como fez Han-
nah Arendt. Heidegger, em Ser e tempo (2005), subverte com-
pletamente os termos utilizados por Marx, como Erscheinung, 
Erscheinungsform, Wesen, Schein e Wirklichkeit (manifestação, forma 
de aparência, essência, aparência e realidade efetiva), a fim de 
operar uma desconstrução da metafísica. Sua virada hemermêu-
tica corrobora os propósitos da recusa radical de Hegel e de uma 
compreensão efetiva da realidade social, já que tudo se revela de 
forma invertida ou mistificada. 

Heidegger (2005) inverte o sentido das coisas para abo-
nar claramente o propósito da morte do sujeito e da impossibi-
lidade de alcançar a essência fundamental da realidade e de sua 
superação. A inversão orquestrada pela metafísica heideggeriana, 
que advogava a necessidade de suplantar o esquecimento do ser, 
como operado pela filosofia ocidental, representa a mistificação 
de um determinado momento passado da história humana: a fi-
losofia pré-socrática ou a filosofia da physis. 

A crítica marxiana à economia política pode ser esten-
dida ao pensamento pós-moderno, em particular à concepção 
heideggeriana que tem na aparência seu componente essencial 
de constituição hermenêutica da existência, pois é nela que o 
referido filósofo opera a apologia da mistificação do irraciona-
lismo necessário ao imperialismo fascista. A filosofia de autor 
irracionalista oculta a realidade efetiva que constitui o compo-

nente essencial da aparência imperialista do sistema do capital. 
Isso se dá de uma forma muito mais sofisticada do que nas maõs 
de Friedrich Nietzsche. Ele não revela o caráter aparente da apa-
rência, muito menos como a aparência constitui-se como ele-
mento socialmente necessário de um processo de reprodução 
social que tem como leitmotiv o fetichismo e a mistificação de 
seus fundamentos. Marx (2013; 2014; 2017) nunca confunde o 
ser com o aparecer, nem a aparição com a aparência; tampouco 
despreza o papel da aparência no entendimento de sua essencia-
lidade (Miguel, 2015). 

Ao contrário de Heidegger, que tece uma crítica radi-
cal ao pensamento hegeliano, Marx se apropria das categorias 
filosóficas hegelianas para colocá-las no seu devido lugar. Ao in-
vés de simplesmente recusar as categorias plasmadas pelo re-
presentante do idealismo absoluto, elas são transpostas da esfera 
da metafísica tradicional para a esfera da crítica da metafísica do 
capital, e são plenamente subvertidas de forma objetiva e não de 
maneira meramente hermenêutica ou discursiva. Desse modo, 
sucede uma inversão do entendimento das categorias fundamen-
tais da Ciência da lógica de Hegel, de sua ratio metafisica e teoló-
gica, para ascender ao lugar devido na ontologia do ser social, e 
não numa ontologia do ser do ente ou simplesmente do Da-sein 
(Ser-aí), prisioneira da linguagem. 

A forma de manifestação da aparência, da essência, e a 
relação entre forma e matéria, aparência e essência, receberam 
um tratamento objetivo na elucidação do fetiche da mercadoria, 
do dinheiro e do capital, bem como no processo de elucidação 
das formas do valor, mais-valor, lucro, preço de custo, preço de 
produção, taxa de juros e rendimentos. Marx inverte a dialética 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

38 39

hegeliana e entende o capital como um sistema em que as rela-
ções sociais e as relações de produção se acham invertidas – ao 
contrário de Heidegger (2005), que nega o mundo mistificado 
da metafísica hegeliana e sucumbe completamente ao culto da 
aparência e da realidade fenômenica que conduz à morte do su-
jeito. Para isso faz-se imperativa a conformação de uma mitifica-
ção e uma petrificação da história que exerce um poder inexorá-
vel sobre os homens. 

Heidegger (2005) afirma a alienação como uma dimen-
são ontológica da história do ser, impossível de ser minimamen-
te alterada, pois é uma condição ontológica fundamental do ser 
no mundo: o falatório, a curiosidade e o equívoco1. Da mesma 
maneira que não se poderia modificar a natureza ontológica da 
técnica, enquanto portadora de uma natureza destrutiva que in-
depende das relações sociais, Heidegger “transfere os fenômenos 
historicamente específicos da alienação e reificação capitalista 
para o ‘plano metafísico, eterno, fundamental’, de uma ontolo-
gia congelada, anti-histórica” (Mészáros, 2006, p. 230). As suas 
generalizações e abstrações petrificam as posições recorrentes 
que predominam na cotidianidade. 

As “formas invertidas” ou mistificadas apregoadas pela 
economia política encontram sua sustentação no campo das ma-

1 Para Heidegger (2005), a alienação é uma característica imanente ao ser 
lançado no mundo, que busca de todas as maneiras fugir de condição pri-
mordial enquanto ser para a morte. O Ser-aí procura de todas as maneiras 
escapar da condição de sua finitude recorrendo ao preceito metafísico da 
infinitude. A alienação do ser no mundo consiste na fuga dessa condição 
inexorável. A inautenticidade do ser visa obliterar sua finitude como enti-
dade para a morte. Esta é a afirmação máxima de superação da alienação ou 
inautenticidade do ser na filosofia decadente de Heidegger. 

nifestações irracionais das filosofias pós-modernas. Entretanto, 
os delírios e as loucuras dessas formas esteriotipadas de pensar o 
mundo estão longe de ser infundados; na verdade, são expressões 
de um mundo em que tudo aparece invertido e fora de lugar, 
como formas socialmente necessárias de preservação do status 
quo e de eternização da alienação que emana da forma de confi-
guração do trabalho no modo de produção capitalista. 

O culto ao que aparece na filosofia heideggeriana em 
nada revela as condições objetivas de sua existência, mas cumpre 
sua devida função social enquanto mecanismo ideológico de um 
sistema que carece do apassivamento das massas para o exercício 
do controle absoluto das organizações dos(as) trabalhadores(as). 
Apesar de não oferecer nenhuma chave de elucidação dos funda-
mentos de sua existência, ela é um elemento socialmente neces-
sário à reprodução do capital nos tempos hodiernos, mediante 
os mecanismos da manipulação e mascaramento. O crescimento 
exponencial das posições irracionalistas na atualidade está arti-
culado à crise estrutural do sistema do capital. Essa crise que 
começa na esfera econômica reverbera nas distintas esferas e 
complexos da sociabilidade do modo de produção capitalista. 

A separação das perspectivas deterministas e estrutura-
listas não alcança o cerne da relação existente entre a teoria do 
valor e a teoria do fetichismo, a teoria do valor e a teoria do 
mais-valor. As categorias do fetiche e da mistificação perpassam 
toda a obra fundamental de Marx. O marxismo dogmático “ig-
nora esta questão, reduzindo o fetichismo a um adorno filosó-
fico da verdadeira teoria econômica ‘científica’ de Marx ou ao 
significado clichê de uma tendência para adorar um objeto” (Mi-
guel, 2015, p. 30). Para Miguel (2015), a questão do fetichismo 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

40 41

e da mistificação não recebeu a devida atenção dos intérpretes 
de Marx e das distintas vertentes teóricas do marxismo. “O feti-
chismo e a mistificação são categorias básicas em termos da es-
trutura, organização e desenvolvimento dos conteúdos da obra” 
(Miguel, 2015, p. 10). 

A tese de doutorado de Clara Ramas San Miguel, intitu-
lada “Hacia una teoria de la apariencia: fetichismo y mistificación 
en la crítica de la economía política de Marx”, inscreve-se na es-
teira da “Nova Leitura de Marx”, representada por Helmut Rei-
chelt, Hans-Goerg Backhaus e, mais recentemente, por Thomas 
Marxhausen, Michael Heinrich e Stephan Grigat. Nossa obra 
tem um ponto de partida semelhante, porquanto adota as ca-
tegorias fetiche e mistificação como componentes elementares 
para entender a estrutura e o desenvolvimento do sistema do 
capital, sem desconsiderar sua elevada articulação com o papel 
protagonista do proletariado na constituição de uma ofensiva de 
massa socialista. 

Nosso propósito está circunscrito ao entendimento de 
como essas categorias comparecem no interior da obra funda-
mental de Marx, e não ao conjunto da crítica marxiana direcio-
nada à economia política na fase de maturidade do autor. Muito 
menos pretende realizar qualquer espécie de flerte ou concessão 
à filosofia da aparência em Kant e estabelecer alguma espécie de 
conexão com a hermenêutica da aparência de Heidegger. Nesse 
aspecto, nosso distanciamento em relação ao itinerário estabe-
lecido pela autora é profundo; foge ao escopo desta obra uma 
análise mais detalhada de tais diferenças. 

Isso não implica desconsiderar a relevância conferida às 
categorias do fetichismo e da mistificação na obra madura de 

Marx. A referida autora salienta, na primeira parte de sua tese, 
que “o fetichismo e a mistificação não são metáforas ou decora-
ções, mas antes conceitos analíticos fundamentais para a arqui-
tetura interna da crítica da economia política” (Miguel, 2015, p. 
34). Para Miguel, fetichismo e mistificação são duas estruturas 
distintas da aparência: o fetichismo se inscreve como “uma in-
versão produzida pela reificação das relações sociais”, 
e a mistificação como “uma inversão onde a realidade efe-
tiva se esconde e aparece como seu oposto, isto é, como 
um fenômeno adequado para ser recolhido em categorias jurí-
dicas e formais extraídas da superfície dos fenômenos” (Miguel, 
2015, p. 36, grifos nossos). A mistificação e a inversão das coisas 
encontram seu esplendor na fórmula trinitária dos rendimentos: 
capital-juros, terra-renda, trabalho-salário. Para a autora, a teo-
ria da aparência não se configura como uma ilusão, mas como 
“uma dimensão constitutiva da realidade” (Miguel, 2015, p. 38). 

Assim, subsiste uma objetividade da aparência. Essa 
objetividade da aparência se revela como fetiche e como mis-
tificação. São estas as duas formas da aparência no processo de 
constituição e desenvolvimento do sistema do capital. O que nos 
interessa fundamentalmente é a forma fetichizada da aparência, 
em que a mistificação aparece subordinada aos seus imperativos, 
haja vista que é o capital que tende a se apresentar como força 
pletora de si mesmo e como uma entidade sobrenatural, imu-
tável e absoluta. A forma não apenas tenta esconder sua relação 
fundamental com o conteúdo, mas busca apagar todos os seus 
vestígios relacionados ao conteúdo. 

Além de Miguel, outros autores marxistas seguem tri-
lhas semelhantes. Entre eles merecem destaque: Jorge Grespan 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

42 43

(2012; 2019), Jadir Antunes (2018; 2006), M. Sabatini (2023), 
Boccega (2007; 2020), Reinaldo Carcanholo (2003; 2013), En-
rique Dussel (2012), Thomas Marxhausen (1988), Freire (2021) 
etc. Estes autores têm o mérito de se apropriarem da referida 
temática na inteireza da obra fundamental de Marx (2013; 2014; 
2017). O caráter fetichista da mercadoria é um ponto de in-
flexão para a apropriação da forma mais pura de manifestação 
do fetiche do capital, tanto em sua forma geral quanto nas suas 
manifestações particulares. 

1.2 O objetivo desta obra

O propósito desta obra, primeiramente, é estabelecer o 
papel decisivo que ocupa a categoria do fetiche para o entendi-
mento da obra fundamental de Marx, e como sua revelação está 
conectada à categoria da luta de classes. A devida assimilação da 
obra marxiana, em sua inteireza, passa pelo entendimento da ar-
ticulação existente entre classes sociais e fetiche, pois Marx não 
construiu o projeto de esclarecimento da ossatura do sistema 
do capital como uma mera atividade especulativa ou acadêmica. 
Não se trata de um mero debate escolástico com os representan-
tes da economia política; a crítica da economia política se plasma 
como itinerário essencial da crítica ao capital, na perspectiva da 
completa superação (Aufhebung) desse sistema e de seu conjun-
to de fetichizações. A aprensão da teoria do fetiche passa pelo 
entendimento da categoria da luta de classes, pois o verdadeiro 
propósito da obra marxiana é superar a forma do trabalho e da 
sociabilidade burguesia, enquanto estrutura social assentada na 
acumulação de mais-valor. 

A segunda intenção desta obra é esclarecer a peculiarida-
de da categoria do fetiche nas distintas manifestações particulares 
do capital e sua articulação com o processo de mistificação que 
perpassa as categorias valor, mais-valor, salário, taxa de lucro, 
juros e ganho empresarial. Pela elucidação da particularidade 
do fetiche da mercadoria, buscar-se-á escrutinar a constelação 
de categorias essenciais que constituem a obra fundamantal de 
Marx. A interpretação da referida obra tem como fio condutior 
as categorias “fetichismo” [Fetischismus] e “mistificação” [Mystifka-
tion], sem que se desconsidere a relevância da categoria luta de 
classes. O fetiche e a mistificação são categorias básicas em ter-
mos da estrutura, organização e desenvolvimento dos conteúdos 
que orientam e perpassam a urdidura do referido sistema.  

A referida obra parte do entendimento de que as cate-
gorias desempenham papéis essenciais na elucidação da capila-
ridade da estrutura e do conjunto articulado da exposição da 
anatomia do capital, esta apresentada nos três livros de O capital. 
Desse modo, a categoria do “fetiche” não se circunscreve à seção 
IV do capítulo primeiro do livro primeiro, mas perpassa toda 
a dinâmica da obra fundamental de Marx. A partir da referida 
categoria é possivel observar como se inscrevem no conjunto 
inversões que apresentam o capital como uma espécie de sujeito 
autômato, como causa de si ou como uma espécie de entidade 
absoluta que parece independer da exploração do trabalho e do 
mais-valor. 

A categoria do fetiche desempenha uma função elemen-
tar no entendimento dos processos de inversões que plasmam o 
sistema do capital em sua inteireza. O fetiche não se configura 
como uma forma distorcida da consciência humana, mas como 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

44 45

uma forma pletora de manifestação da aparência socialmente ne-
cessária à reprodução do capital. 

Tem-se como essencial o entendimento das categorias do 
fetiche e da mistificação (inversão) nos livros primeiro, segundo 
e terceiro de O capital. É necessário operar essa recuperação sem 
desconsiderar o núcleo racional da dialética, ou seja, o processo 
crítico e revolucionário subjacente ao movimento elucidativo da 
ossatura do capital nas mãos de Marx. Ele considera essencial 
armar os trabalhadores para a superação definitiva do trabalho 
assalariado, enquanto forma elementar de constituição da orga-
nização das relações sociais assentadas no processo de coisifica-
ção dos trabalhadores. No contexto atual, mais do que nunca, é 
precípua a tarefa de esclarecer a esfinge do enigma capital, pois 
a sua não elucidação implica o acirramento dos processos de su-
bordinação da classe trabalhadora, mediante a intensificação da 
malha de reificação que se objetiva em novas formas exploração 
da força de trabalho e no aprofundamento da espoliação das ri-
quezas produzidas pela classe destituida dos meios de produção. 

É elementar perscrutar o movimento do capital fetiche 
no interior da obra fundamental de Marx, acentuando a investi-
gação em determinados momentos específicos do primeiro, do 
segundo e do terceiro livros de O capital. Pretende-se partir do 
livro primeiro, como processo de exposição mais abstrato de 
tratamento da anatomia do capital, que revela permanentemen-
te a sua articulação com o concreto, e chegar ao livro terceiro, 
enquanto expressão da concretude do capital em suas manifes-
tações mais objetivas e em seus movimentos mais próximos da 
aparência da realidade. 

O termo fetiche do capital aparece decisivamente no li-

vro terceiro de O capital, em que Marx (2017, p. 477) afirma: 
“Mas é no capital portador de juros que aparece consumada a 
ideia do fetiche do capital”. A análise do fetiche da mercadoria já 
mereceu muita tinta da parte dos investigadores da letra do tex-
to marxiano; entretanto, a análise do capital como fetiche não 
recebeu o mesmo tratamento, como salientam Netto (2015), 
Antunes (2018; 2006), Prado (1987), dentre outros. Nota-se 
que os elos existentes entre o fetiche da mercadoria e o fetiche 
do capital, bem como fetiche do capital e fetiche da mercado-
ria foram poucos explorados; havendo, inclusive, uma tendência 
majoritária de considerar a categoria do fetiche como secundária 
perante a categoria da exploração2. 

2  Segundo Bonente e Corrêa (2021, p. 1-2): “Uma das muitas polêmicas em 
torno do pensamento de Marx, nesse um século e meio desde a publicação 
do primeiro livro de O capital, diz respeito à importância e à relação no 
interior da obra entre as categorias exploração, de um lado, e fetichismo, 
de outro. O debate tem sido polarizado por duas interpretações. De acordo 
com a primeira interpretação, o núcleo central da crítica científica de Marx 
à Economia Política e à sociedade capitalista encontra-se na enunciação da 
especificidade da exploração de classe no capitalismo, a partir da ‘descober-
ta’ da categoria mais-valor. Não necessariamente defende-se, em simultâ-
neo, que o fetichismo seja um tema desprovido de qualquer importância na 
obra. Contudo, a ele pouca atenção é dispensada – sendo frequentemente 
tido como uma herança ‘curiosa’, uma reminiscência da trajetória filosófica 
anterior, um resgate da temática da alienação, que ocupara lugar destacado 
nos escritos pretéritos do autor”. Acrescentam ainda (2021, p. 13): “na ten-
tativa de dialogar com as teorias antes expostas, pretendemos argumentar 
que, olhando para essas duas categorias e para a forma como se articulam, 
não é possível pensar que há na obra de Marx duas teorias (do fetichismo e 
da exploração) completamente apartadas entre si e apartadas da teoria do 
valor. O que há é uma teoria do valor (entendida, em sentido amplo, como 
uma visão geral sobre a dinâmica de funcionamento do modo de produção 
capitalista), que não pode ser corretamente apreendida sem uma ou outra 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

46 47

A explicitação das vicissitudes do capital se coloca na 
ordem do dia porque o sistema inclina-se cada vez mais a apro-
fundar o processo de mistificação do mais-valor, do lucro e dos 
juros. O desenvolvimento do capital tende a tornar mais difuso 
o processo de formação do fundamento da riqueza da sociedade. 
Assim, o movimento ascendente de constituição do capital serve 
para mistificar o modo como ocorre a produção do valor que 
se valoriza. Escreve Marx (2017, p. 79-80, grifo nosso): “Que 
ele cria esse novo valor durante seu movimento no processo de 
produção e no processo de circulação é algo de que se tem cons-
ciência. Mas o modo como isso ocorre é algo mistificado e 
aparenta provir de qualidades ocultas que lhe são pró-
prias”. 

A necessidade de entender O capital em sua inteireza se 
coloca pelo fato de que a leitura somente do livro primeiro esta-
ciona no entendimento das vicissitudes do capital concentrada na 
exploração da força de trabalho pelo capitalista e na apropriação 
do trabalho excedente, convertido em mais-valor, somente pela 
personificação geral do capital produtivo, deixando de lado as 
múltiplas formas que constituem o capital (Kapital) como capital 
comercial, capital portador de juros (zinstragenden Kapital), capi-
tal fictício (fiktives Kapital) e agrário, ou seja, ele não revela como 
a multiplicidade de capitais particulares disputam o mais-valor 
e tentam de maneira coesa encobrir o fundamento da relação. 
É preciso entender como se inscreve a teoria do fetiche tanto 
na esfera da produção e realização do valor das mercadorias, ou 
seja, na relação estabelecida entre a classe trabalhadora e a classe 
dos capitalistas (livro primeiro), quanto no interior da relação 

dessas duas dimensões”.

dos capitalistas entre si (livro terceiro). 
Marx supera completamente os representantes da eco-

nomia política, bem como os fisiocratas e mercantilistas, quan-
do não estaciona na teoria do valor-trabalho, mas constitui uma 
teoria do valor que conduz à teoria do mais-valor, ou seja, o 
esclarecimento da lei do valor conduz ao esclarecimento da lei 
da acumulação. Assim, após, detalhadamente apresentar, no livro 
primeiro, as vicissitudes fundamentais do desenvolvimento pro-
cessual puro que asseguram a passagem do mais-valor absoluto 
para o mais-valor relativo, ele não repousa na revelação de seu 
segredo oculto e obscuro: mais-valor como resultado do proces-
so descomunal de intensificação da exploração da força de traba-
lho e acumulação de mais-valor. Marx não estaciona na forma da 
apropriação primeira de manifestação do mais-valor, enquanto 
quintessência ontológica da acumulação do sistema do capital, 
mas avança, mediante a escrita dos livros segundo e terceiro, na 
perspectiva de apontar como o processo de apropriação pura 
do mais-valor serve de fundamentação para esclarecer as formas 
mistificadoras da partilha do mais-valor como lucro, juros e ren-
dimentos. 

Isso indica como a leitura do livro terceiro permite en-
tender as formas mais sofisticadas de apropriação do mais-valor 
e como ele é compartilhado na forma de lucro, dos juros e da 
renda pelos representantes do capital comercial, capital mone-
tário (Geldkapital), capital fictício e capital arrendatário. Desse 
modo, o capital industrial se constitui como manifestação pura 
de produção e realização do mais-valor, enquanto ponto de par-
tida e premissa essencial para apreender a plasticidade e capi-
laridade da multiplicidade dos capitais, e como, as formas de 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

48 49

configuração do capital em geral, como fetiche, revela-se na sua 
concretude como comércio de mercadorias e também como co-
mércio de dinheiro, que presume a constituição de um sistema 
de crédito altamente desenvolvido. 

No processo elucidativo na natureza do fetiche do capital 
serão objetos de investigação e análise os capítulos inaugurais 
do livro primeiro e as partes relativas ao processo de constitui-
ção do mais-valor resultante da mercadoria denominada força 
de trabalho, bem como os capítulos do livro terceiro dedicados 
à exposição da taxa de lucro, ao custo de produção, ao preço 
de produção, ao capital portador de juros, ao capital fictício e a 
“fórmula trinitária” dos rendimentos. A consideração da peculia-
ridade do fetiche do capital na esfera da produção se estende ao 
processo de circulação (livro segundo e terceiro), pois subsiste 
uma unidade fundamental entre processo de produção do valor 
e processo de realização do valor.

A investigação começa pela produção ou pela natureza 
do capital produtivo, porque nela emerge o elemento comum a 
todas as formas de ser do capital, em que cada uma tem sua par-
ticularidade integrada à universalidade fundamentada na captura 
do mais-valor. Este é o elemento comum às múltiplas formas 
de manifestação do capital; por isso, a análise marxiana começa 
com a análise abstrata do capital em geral e da forma abstrata 
da mercadoria, como ponto de partida da manifestação concre-
ta das mercadorias nas distintas estruturas internas dos capitais 
(processo de rotação que começa com o capital monetário, passa 
pelo capital produtivo e culmina na forma capital mercadoria). 
Desse modo, o capital produtivo, enquanto capital em geral, ser-
ve para definir as leis econômicas que regem a relação da pro-

dução com a circulação, bem como a relação do capital com o 
trabalho, do capital produtivo (industrial) com outros capitais 
(comercial, portador de juros, capital fictício e capital agrário) 
na esfera da concorrência, com o sistema de crédito e com a 
propriedade da terra (Grespan, 2019). 

O primeiro capítulo desta obra destaca a natureza do 
método dialético na perspectiva marxiana, salientando que ele 
opera a inversão da dialética hegeliana. Destacar-se-á como o 
método de exposição marxiano se distingue do método hegelia-
no, em que este acaba operando uma interpretação logicista-i-
dealista da realidade. Marx inverte a dialética hegeliana quando 
concentra sua atenção na manifestação da natureza invertida das 
relações sociais que se plasmam no interior do sistema do capital 
como totalmente fetichizadas e reificadas, em que as coisas são 
personificadas (fetiche) e as pessoas são coisificadas (reificação). 
Como um sistema centrado na produção do valor consegue in-
verter a relação entre o essencial e o não-essencial, obliterando 
totalmente o fundamento da relação: a forma do trabalho e o 
mais-valor. Nisso consiste a originalidade de Marx, que erigiu a 
dialética como chave heurística de captura da capilaridade do sis-
tema econômico mais desenvolvido produzido pela humanidade. 

Pela mediação da dialética, ele penetra lentamente nas 
urdiduras do sistema do capital para expor seus segredos mais 
íntimos. A elucidação do fetiche do capital, que se manifesta 
como uma espécie de “hieróglifo social”, tem seu ponto de in-
flexão na investigação e exposição da mercadoria como a forma 
mais prosaica de manifestação da riqueza. A dialética é o méto-
do nodal de apreensão e exposição do movimento contraditório 
que perpassa o ser do capital, enquanto um ser que se constitui 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

50 51

na relação afirmativa e negativa de ser e não ser consigo mesmo 
e com seu outro: o trabalho. Desse modo, apresenta-se a chave 
metodológica de elucidação da esfinge social que impõe: “deci-
fra-me ou te devoro!” Decifrar e revelar o enigma do capital se 
impõe como tarefas históricas fundamentais, haja vista a capaci-
dade crescente de mistificação que perpassa tanto sua aparição 
fenomênica quanto sua capilaridade. 

O segundo capítulo visa apontar a essencialidade da na-
tureza fetichizada da mercadoria enquanto forma que encontra 
seu vértice na forma dinheiro, como síntese expressiva da re-
lação constitutiva da forma do valor relativo e da forma valor 
equivalente, e serve como equivalente universal. Essa forma de 
equivalência tem uma capacidade incomensurável de obliterar a 
sua essencialidade e aparecer como força matricial de si mesma. 
A elucidação do caráter fetichista das mercadorias e a diferencia-
ção estabelecida com o fetiche da mercadoria-dinheiro servem 
como pontos de inflexão para o entendimento do capital como 
a forma mais elevada de fetiche e mistificação. Dessa maneira, 
pela mediação da elucidação do fetiche da mercadoria buscar-
-se-á apontar como Marx desvela a peculiaridade da relação so-
cial em que os seres humanos são dominados e controlados pelas 
coisas e como isso reverbera nas relações sociais perpassada pelas 
relações de troca. Nesta tarefa recorrer-se-á aos empréstimos da 
contribuição de Isaak I. Rubin em sua obra a Teoria marxista do 
valor. 

No decorrer do terceiro capítulo salientar-se-á como o 
fetiche da mercadoria reverbera na forma sui generis de merca-
doria denominada força de trabalho. O processo de valorização 
do valor tem na força de trabalho sua essencialidade, pois ela é a 

única mercadoria dotada de capacidade de produzir mais-valor 
(Mehrwert) e elevar o dinheiro à condição de capital. O fetiche da 
mercadoria e o fetiche do dinheiro encontram seu coroamento 
no fetiche da mercadoria força de trabalho, como sustentáculo 
de todo o edifício sociometabólico instituído. 

Para assegurar os processos de acumulação de mais-va-
lor, o capital necessita aprimorar seus mecanismos de controle 
da força de trabalho. O desenvolvimento tecnológico e científi-
co emerge como premissa fundamental à economia substancial 
do tempo de trabalho para o capitalista e para a subsunção real 
da consciência proletária. A superação da subsunção formal pela 
subsunção real resulta numa verdadeira revolução para o capital; 
em que as relações genuinamente capitalistas predominam me-
diante a formação do mais-valor relativo. Dessa maneira, apon-
tar-se-á como as efetivas condições da produção capitalistas são 
implementadas e como o trabalho morto domina ubiquamente 
o trabalho vivo, constituindo as condições adequadas para que o 
capital possa se plasmar como uma espécie de sujeito automáti-
co. 

O quarto capítulo trata da mistificação que perpassa o 
lucro, o preço de custo e a busca incessante dos capitalistas pela 
equalização dos lucros, que consiste num instrumento funda-
mental de aprofundamento da concorrência entre os distintos 
capitais produtivos. Após abordar detalhadamente a diferencia-
ção existente entre taxa de lucro e taxa de mais-valor, preço de 
custo e preço de produção, a referida seção enfocará, primeira-
mente, a peculiaridade da lei da tendência da queda da taxa de 
lucro na letra do texto marxiano; especificamente, a relação des-
proporcional entre capital constante e capital variável, em que 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

52 53

o crescimento exponencial da composição orgânica do capital 
perante o trabalho vivo serve de fundamentação para o declínio 
da taxa de lucro. Num segundo momento, revela-se como a refe-
rida lei é uma expressão (Ausdruck) da processualidade contradi-
tória, fetichista e mistificadora que predomina na superfície dos 
agentes da produção capitalista, e não uma causa fundamental da 
crise do capital. 

No quinto capítulo procurar-se-á prescrutar, ainda que 
sumariamente, o movimento de rotação do capital que permeia 
a forma clássica e mais desenvolvida da produção de mercado-
rias. A despeito de Marx não colocar como aspecto central de 
sua análise as formas antediluvianas do capital, como o capital 
usurário e o capital comercial ou mercantil, essas formas sia-
mesas do capital serão objetos de escrutínio, pois se pretende 
acentuar que o capital não se constitui como uma entidade eter-
na e imutável, senão como um ser historicamente determina-
do. A exposição das metamorfoses do capital revela seu caráter 
histórico e sua natureza ontológica. A partir do movimento de 
apropriação do trabalho excedente, expresso nas formas antedi-
luvianas do capital, buscar-se-á prescrutar as metamorfoses do 
capital, que encontra no modo de produção capitalista sua ma-
nifestação mais elevada, bem como toda a malha envoltória que 
permite ao capital revelar-se como capital fetiche (Kapitalfetis-
ch). A elucidação das formas antediluvianas do capital passa pela 
apropriação analítica dos capítulos XX (Considerações históricas 
sobre o capital comercial) e XXXVI (Condições pré-capitalistas) 
do livro terceiro de O capital e as suas articulações com o capí-
tulo IV do livro primeiro de O capital. Por fim, considerar-se-á a 
peculiaridade do capital como processo de produção e processo 

de circulação; particularmente como essa totalidade integrada 
acaba sendo rompida pela forma mistificada de manifestação do 
capital como comércio de mercadorias enquanto atividade ex-
clusivamente desempenhada pelo representante do capital co-
mercial. 

O sexto capítulo aborda a peculiaridade do capital por-
tador de juros como a forma mais acabada de manifestação do 
capital fetiche. Marx (2017) destaca que a imaginação popular 
considera o capital portador de juros como a forma par excellence 
do capital. É nessa forma de configuração que o capital, como 
uma espécie de autômato, ganha corolários ainda mais sublimes, 
e em que o valor que se valoriza aparece em estado fetichista 
mais puro em potência. O capital portador de juros representa 
o ápice da completude do fetiche expresso no capital produtivo. 
Ele plasma-se como uma espécie de forma destituída de con-
ceito, com uma capacidade sui generis de inverter o movimento 
efetivo das coisas e transformar a forma capital-dinheiro numa 
espécie de causa sui. Assim, parece criar e solidificar o entendi-
mento de que os juros emanam da própria propriedade do capi-
tal na forma “dinheiro que gera dinheiro”. 

O sétimo capítulo versa sobre a anatomia do capital fictí-
cio, como a forma mais elevada de objetivação do capital fetiche. 
O próprio desenvolvimento do capital portador de juros e do 
sistema de crédito forja a base para a emergência e crescimento 
exponencial do capital fictício. No decorrer da referida seção, 
buscar-se-á apresentar como essa forma de capital não tem ca-
pacidade de produzir efetivamente nenhuma espécie de rique-
za consistente. Observar-se-á como a relação do capital fictício 
com o capital produtivo tende a se esgarçar pela própria dinâ-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

54 55

mica de expansão e acumulação incessante do sistema do capital. 
O capital monetário oriundo da produção não pode retornar à 
produção e é alocado para outras esferas. Assim, essa forma insa-
na de capital encontra formas ilusórias de formação do valor que 
se valoriza mediante as letras de câmbio, as células bancárias, os 
títulos da dívida pública, os títulos de propriedade, o mercado 
bursátil etc. A facilidade como essa forma de configuração do 
capital consegue acumular uma grandeza expressiva de riqueza 
também revela os seus limites. 

A tentativa de apanhar ontologicamente as vicissitudes 
da mercadoria, do dinheiro e do capital industrial visa revelar as 
nuances das particularidades que asseguraram a emergência do 
capital portador de juros, como ponto de inflexão para o capi-
tal fictício. Já a investigação dialética da metamorfose do fetiche 
do capital visa à revelação dos limites do sistema, que necessita 
reciclar os mecanismos de supressão de sua relação com o tra-
balho vivo, mediante novas manhas teológicas e velhas sutilezas 
metafísicas. 

A leitura imanente da letra do texto marxiano serve 
como mediação para o resgate da crítica fortuita tecida contra 
o sistema do capital. A apropriação da elucidação da natureza do 
capital apresentada na obra fundamental de Marx é elementar 
para apreender o presente histórico marcado pela hipertrofia da 
financeirização, em que os fundos de pensões, os derivativos, os 
fundos hedge etc. assumem posições aparentemente dominantes 
e revelam as novas morfologias do capital portador de juros e do 
capital fictício, que representam quase 90% da riqueza mundial 
na atualidade. 

Chesnais (2006) salienta que a categoria “capital portador 

de juros”, desenvolvida no livro terceiro de O capital de Marx, 
ocupa posição decisiva no capitalismo contemporâneo. Enquan-
to espécie de correlato, o capital financeiro representa a etapa 
mais avançada do capitalismo, pois operacionaliza uma potente 
capacidade de mobilização do capital mediante a concentração 
de grandes fortunas nas mãos de determinadas corporações. Es-
tas acirram a concentração dos mercados e impulsionam uma 
nova internacionalização da economia mundial. Desse modo, o 
capital fictício parece ter vida própria e aparentemente desven-
cilhar-se dos exclusivismos e incômodos da produção material. 
O entendimento dos fundamentos da forma mais mistificada de 
manifestação do capital nos tempos hodiernos constitui como 
tarefa importantíssima para fazer avançar a consciência da classe 
do proletariado na constituição de uma ofensiva de massa que 
consiga ir para além do capital; no entanto, foge ao escopo desta 
obra o tratamento da peculiaridade do capital fictício e do capital 
portador de juros na atualidade. 

No decorrer desta obra o leitor poderá avaliar o alcance 
da tarefa marxiana de elucidação das malhas conceituais do sis-
tema do capital; entretanto, a tarefa de interceptação do papel 
insano e devorador do referido sistema pertence historicamente 
ao proletariado e não exclusivamente ao indivíduo Karl Marx. 
A sua tarefa consistiu em armar estrategicamente a classe traba-
lhadora para que ela pudesse transcender o sistema que devora 
todas as formas precedentes de organização da produção e que 
subordina incessantemente a força de trabalho aos seus impera-
tivos da acumulação desenfreada de mais-valor. 

O poder do capital carece da desmistificação de maneira 
não residual, mas numa perspectiva dialética e revolucionária. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

56 57

A mistificação, o fetiche, o fictício, o sobrenatural, o suprassen-
sível, a fantasmagoria que compõem a aparência da produção 
social sob a égide do capital fetiche é parte do que Marx procura 
transcender, através da demonstração didática de seu substrato 
material. A apreensão que capta o núcleo místico e metafísico 
do sistema fetichizado passa pela elucidação da produção e sua 
articulação com o comércio mundial. 

Isso implica que a elucidação do movimento imanente 
do capital fetiche tem corolários revolucionários. Não é à toa 
que Marx (2013, p. 87) fez questão de assinalar: “A acolhida que 
O capital rapidamente obteve em amplos círculos da classe tra-
balhadora alemã é a melhor recompensa de meu trabalho”. E 
quando emergiu a possibilidade de editar sua obra em fascículos, 
na língua francesa, ele escreve com entusiasmo: “Sob essa forma, 
o livro será mais acessível à classe trabalhadora e, para mim, essa 
consideração é mais importante do que qualquer outra” (Marx, 
2013, p. 95). Afinal, sua escrita tinha como desígnio revelar aos 
trabalhadores os fios de Ariadne da dinâmica norteadora do ca-
pital fetiche e como este é constituído por labirintos e emara-
nhados complexos que tornam difícil apreender suas malhas in-
ternas. Sua exposição da anatomia do capital tem um imperativo 
político; sua obra se denomina de crítica da economia política, 
pois visa revelar aos trabalhadores a alma do sistema, desmistifi-
cando sua aparente forma naturalizada e fetichista, ou seja, tem 
um propósito claramente político-revolucionário. 

Cabe observar que esta obra é a continuidade das pes-
quisas desenvolvidas nos últimos anos. O terceiro, quinto e sex-
to capítulos resultaram da tese apresentada como requisito para 
progressão de Professor Associado IV para Professor Titular da 

Universidade Federal de Alagoas, em outubro de 2023. Além 
dos capítulos mencionados, houve uma incorporação, em grau 
menos elevado, de partes contidas nos capítulos primeiro, se-
gundo e sétimo. 

Participaram da banca da Comissão Especial de Avalia-
ção de tese, denominada “A dialética do capital fetiche em Karl 
Marx”, os professores Dr. Marcelo Carcanholo, Dra. Maria de 
Lourdes Rollemberg Mollo, Dra. Vera Lúcia Jacob Chaves, Dra. 
Maria Virginia Borges Amaral, Dra. Margarida Maria Silva dos 
Santos e Dra. Nailsa Maria Souza Araújo. Grande parte das ob-
servações e sugestões realizadas pelos partícipes desta Comissão 
Especial de Avaliação foi incorporada ao livro que ora apresenta-
mos ao público. Merece destaque ainda que a pesquisa que resul-
tou nesta obra contou com auxílio do CNPq, mediante financia-
mento de Bolsa de Produtividade. 

Por fim, a leitura da escrita marxiana é um ponto funda-
mental para quem pretende apreender as metamorfoses do capi-
tal no contexto da nova mundialização. Daí a enorme atualidade 
da análise minuciosa da anatomia do capital desenvolvida por 
Marx em O capital para a apreensão conceitual de nosso presente 
histórico. Esta leitura parte do entendimento de que a investi-
gação do capital não é uma espécie de opera ommia concluída, 
mas uma atividade que merece continuidade enquanto perdurar 
o sistema ontologicamente assentado na acumulação incessante 
de mais-valor.



O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

59

CAPÍTULO I

A INVERSÃO DA DIALÉTICA

 MISTIFICADA DE HEGEL

Karl Marx via a si 
mesmo como um artista 

criativo, um poeta da 
dialética.

(Wheen, 2007, p. 5)

Muita tinta já foi dedicada ao debate acerca da dialéti-
ca marxiana e sua relação com a dialética hegeliana, em que se 
inscrevem inúmeras posições. Primeiro, aquelas que apontam 
para uma relação de continuidade entre a dialética marxista e a 
dialética hegeliana, defendendo que o marxismo aceita o méto-
do dialético e recusa somente o sistema hegeliano (F. Engels). 
Segundo, aqueles que afirmam que Marx não conseguiu inver-
ter a dialética hegeliana e que o problema da dialética continua 
em aberto (Lúcio Colletti, Louis Althusser e Arthur Giannotti). 
Terceiro, os que propõem uma leitura hegeliana de O capital de 
Marx (escola de Uno-Sekine, que inclui John Bell, Robert Al-
britton e Thomas Sekine). Quarto, aflora a posição constituída 
pela Nova Dialética, que procura reconstituir a obra de Marx me-
diante a constituição de uma “dialética sistemática” que se opõe 
à dialética histórica (Christopher Arthur, Enrique Dussel, Geert 
Reuten, Mario Báez, Patrick Murray e Tony Smith). Quinto, a 
posição dos que aceitam a inversão marxista da dialética hegelia-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

60 61

na (Vladimir Lenin, I. Mészáros, Erwin Marquit, George Boger, 
Igor Narski, James Lawer, Ronald Rieve e Sean Sayers). Por fim, 
a formada por uma plêiade de pensadores independentes que 
não apresentam uma interpretação uniforme (Bertell Ollman, 
Jacques Bidet, Moishe Postone e Norman Levine) (Gontijo, 
2011).

É possível observar que subsistiu um relativo 
“desinteresse” do marxismo tradicional pelas questões de 
método na virada do século XIX para o século XX. Ocorreu uma 
retomada do interesse relativo aos temas filosóficos na década de 
1920, com os representantes do marxismo ocidental (G. Lukács, 
Karl Korch, Gramsci). E nas últimas décadas, tem se assistido a 
uma intensificação do interesse em vasculhar a conexão entre a 
dialética hegeliana e a dialética marxiana pelos pensadores luka-
csianos e gramscianos, bem como pelos representantes da Nova 
Dialética, da Nova Leitura de Marx e da escola de Uno-Sekine. 

No decorrer deste capítulo pretende-se observar como 
Marx conseguiu realizar o projeto de inversão da dialética hege-
liana e constituir seu método dialético de investigação e expo-
sição que não se configura como mero continuador da dialética 
hegeliana. Como salienta Domingues (1987), a inversão marxia-
na da dialética hegeliana não pode ser deduzida da mera substi-
tuição semântica do espírito pela matéria, pois se trata de uma 
formulação bem mais complexa e presume uma elaboração mais 
elevada. 

É necessário escrutinar a peculiaridade da “inversão” 
(umstülpen) proposta por Marx para assegurar sua comensura-
bilidade e viabilidade, na perspectiva de atender ao programa 
da crítica da economia política e ao processo de elucidação da 

mistificação que acomete o sistema do capital com toda sua teia 
de complexidade. Isso indica a necessidade de apreender como a 
superação do “invólucro místico” da dialética hegeliana reverbera 
no processo de mistificação objetiva que não se circunscreve à 
esfera do pensamento. 

A obra fundamental de Marx, O capital, é a chave heurís-
tica essencial de manifestação da dialética marxiana, duma forma 
distinta da Ciência da lógica de Hegel. Recorrer-se-á à contribui-
ção das análises operadas por G. Lukács (2012; 2011), Vladimir 
Lenin (2011), Marcos Müller (2010) e Jorge Grespan (2002; 
2012). 

1.1. As contradições da dialética hegeliana

A filosofia hegeliana se inscreve como herdeira da Re-
volução Francesa e da economia política, bem como da tradição 
iluminista. Na esteira dos iluministas, Hegel estava convencido 
de que a subversão do mundo feudal implicaria a constituição do 
reino da razão com sua contraditoriedade objetiva. Trata-se de 
uma filosofia que se forjou numa etapa histórica de plena expan-
são dos valores da burguesia e do modo de produção capitalista. 

Hegel foi o primeiro filósofo, depois de Heráclito, a ex-
plorar o potencial inédito da dialética na perspectiva de com-
preender a contradição como motor essencial do processo de 
conhecimento da consciência e da história humana como perse-
guição da realização do ideal da liberdade. A compreensão abran-
gente das coisas estava em plena adequação com as vicissitudes 
do tempo histórico de expansão e consolidação do mundo capi-
talista. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

62 63

A relação com a economia política (Adam Smith e Stuart) 
facultou avanços expressivos à filosofia hegeliana, já que propi-
ciou não somente uma articulação com a história, incorporando 
elementos da economia política à sua filosofia da história, mas 
introduziu a dialética nas conexões e objetivações que a econo-
mia política havia descoberto (Lukács, 2012, p. 136). 

A processualidade histórica aparece como uma catego-
ria nodal para a constituição da ontoteologia hegeliana. Escreve 
Lukács (2012, p. 164): “Hegel é, depois de Heráclito, o primei-
ro grande pensador no qual o devir ganha uma preponderância 
ontológica objetiva sobre o ser”. A partir da noção de devir se 
constitui seu método global-universal. A proposta de aplicabili-
dade de todas as proposições de Heráclito em sua Lógica somente 
será flexibilizada pela rigidez logicista-hierárquica, pois a forma 
da processualidade abstrata heraclitiana era incapaz de apreender 
a totalidade do ser para além de uma visão estática do mundo 
(Lukács, 2012, p. 165). 

Isso quer dizer que em relação ao absoluto prevalecia a 
concepção estática, e não processual, que englobava somente o 
mundo do aquém, com sua finitude e degradação sensível. Ou 
seja, o movimento somente se aplicava ao mundo sensível, nun-
ca ao mundo das formas suprassensíveis. Hegel representa uma 
ruptura com a interpretação do absoluto como uma substância 
estática, quando assevera que acerca do absoluto pode-se afir-
mar que este seja essencialmente identidade da identidade da 
não identidade (Lukács, 2012, p. 165). 

Isso resultou no apontamento de que a mesma mobilida-
de que perpassava o mundo sensível também acometia o abso-
luto. Destaca Lenin (2011, p. 110): “O absoluto e o relativo, o 

finito e o infinito são partes, graus do mesmo universo” 3. Para 
o absoluto, escreve Lukács (2012, p. 165), “vale a mesma lei da 
processualidade dialética que vale para todo o mundo da finitu-
de. Desaparece a diferença, a oposição entre aquém e além, da 
ontologia dialética aplicada com coerência”. 

Com isso, o mundo do aquém, com todos os seus obje-
tos e facticidades, é elevado ao mesmo patamar do absoluto e 
vice-versa. Doravante, esse tratamento unitário do mundo (do 
finito e do infinito, do sensível e do inteligível, do contingente 
e do absoluto) conduz a um patamar superior a compreensão da 
realidade de maneira global e abrangente. Essa posição eviden-
temente sofre um revés com a noção do absoluto como unida-
de de sujeito-objeto; no entanto, é importante destacar que ele 
também concebe o absoluto “como resultado que só adquire um 
verdadeiro conteúdo através de seu próprio processo genético” 
(Lenin, 2011, p. 112).

Para Hegel, a dialética é a ciência que revela a forma como 
os contrários podem ser idênticos. “A razão não deve tomar estes 

3  Escreve Lenin (2011, p. 114): “‘É da natureza do próprio finito negar-se, 
negar a sua negação e tornar-se infinito’.40 Não é uma força exterior que 
transforma (149) o finito em infinito, mas a sua própria natureza (finita). 
151. ‘má infinitude’ - uma infinitude qualitativamente oposta à finitude, não 
ligada a ela, separada dela como se o finito estivesse aquém e o infinito além, 
como se o infinito estivesse acima do finito, fora dele... 153. Mas, de fato, 
o finito e o infinito são inseparáveis. Eles são uma unidade (155). 159. ‘A 
unidade do finito e do infinito não é uma justaposição externa, um laço 
ilegítimo, incompatível com sua determinação, que uniria duas entidades 
separadas e opostas, independentes uma da outra e, pois, inconciliáveis; ao 
contrário, cada um, em si mesmo, é esta unidade e cada um é apenas a su-
peração de si próprio, sem ter sobre o outro o privilégio do ser-em-si e do 
ser determinado afirmativo. Como já mostramos, a finitude só é enquanto 
ultrapassagem de si; nela se contém a infinitude, o outro dela mesma’”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

64 65

contrários como coisas mortas, petrificadas, mas como coisas vi-
vas, condicionadas, móveis, transformando-se umas nas outras” 
(Lenin, 2011, p. 112). A coisa-em-si não é tida como uma abs-
tração vazia de sentido, senão como expressão do movimento 
e da processualidade. Todas as coisas estão em relação consigo 
mesmas (coisa-em-si) e com os outros (para-outros), passando 
constantemente de um estado ao outro. A dialética se configura 
como uma propriedade necessária da própria razão e não como 
algo estranho a ela (Lenin, 2011). 

Nesse processo, o verdadeiro comparece como o todo, 
e a totalidade como estrutura fundamental da arquitetônica de 
seu sistema. A realidade total possui partes, elementos e turnos 
também estruturados em totalidades parciais. A totalidade não é 
entendida como uma espécie de oposição às partes, mas como 
a relação com totalidades parciais, relativas e particulares. Isso 
não quer dizer que elas não sofram deformações devido às inter-
ferências dos elementos logicista-hierárquicos que acometem o 
sistema hegeliano. Hegel concebe a realidade como uma totali-
dade de complexos que são em si mesmos, relativamente, tam-
bém totalidades. E faz isso sem representar um prejuízo ao seu 
caráter, pois o absoluto é também movimento, processo, iden-
tidade da identidade da não-identidade (Lukács, 2012, p. 169). 

A tentativa de apreender a multiplicidade de elementos 
e tendências contraditórias que perfazem o ser-precisamente-as-
sim conduziu-o a outra maneira de conceber à lógica. Ao invés 
de esta recusar a contradição mediante o preceito do terceiro 
excluído, a lógica se transforma num elemento ímpar de apreen-
são do reino de contradições que envolvem a realidade. Escreve 
Lukács (2012, p. 142): “Em Hegel é que, pela primeira vez, a 

lógica – reelaborada em sentido dialético – torna-se portadora 
da nova ontologia”. Desse modo, “a mobilidade do pensamento 
em conceito, juízo e silogismo é apenas o lato intelectual da in-
finitude intensiva de cada objeto, relação ou processo” (Lukács, 
2012, p. 139). 

Hegel tenta constituir uma ontologia recorrendo à ló-
gica; ele forma uma lógica dialética distinta da lógica formal e 
tradicional, uma lógica impregnada de conteúdos ontológicos. 
Ele concebe que, na velha lógica, “não há transição, não há de-
senvolvimento (do conceito e do pensamento), não há ‘conexão 
interna, necessária’ entre as partes nem transição de umas às 
outras’” (Lenin, 2011, p. 103). A lógica “‘é a ciência pura, isto 
é, o puro saber em toda a amplitude do seu desenvolvimento’” 
(Lenin, 2011, p. 106). 

No entanto, muitas vezes ele acaba incorrendo em defor-
mações ao tentar enquadrar os conteúdos ontológicos às formas 
e aos modelos lógicos previamente estabelecidos. A tentativa de 
elevar as conexões da realidade ao grau mais elevado de generali-
dades acaba levando às antinomias. Ao subordinar a realidade aos 
preceitos lógicos, a filosofia hegeliana caminha na direção de sua 
deformação, em que a primazia da lógica leva à determinação da 
gênese da ontologia. 

Nesse percurso se dá tanto a subordinação da natureza à 
sociedade quanto a da estética aos preceitos filosóficos e cientí-
ficos; e ainda, a prevalência da teleologia sobre o mecanismo e o 
quimismo. Desse modo, verifica-se uma extrapolação conceitual 
da lógica sobre a ontologia (Lukács, 2011). A tentativa de supe-
ração da lógica formal padece de problemas quando subordina 
os objetos da realidade aos preceitos lógicos e ideais. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

66 67

Essa lógica possui o mérito de transcender a lógica 
tradicional ao tratar dos objetos não somente em termos for-
mais. Isso possibilita que, em determinados momentos, a lógica 
dialética possa tratar dos objetos sociais, especificamente quando 
o lógico desponta como um aspecto da realidade social e não 
como meros elementos formais da estrutura do pensamento e 
da arrumação discursiva ou retórica. Entretanto, as antinomias 
decisivas aparecem quando os aspectos ontológicos são deforma-
dos pelos determinantes lógicos. 

Algumas dessas deformações merecerem destaque:
i) A primeira deformação refere-se ao papel da negação 

na realização da dialética. Para Hegel, a negação e a negação da 
negação são forças motoras decisivas da dialética do conceito. 
No entanto, o que parece óbvio do ponto de vista lógico e gno-
siológico, não se revela tão claramente na esfera ontológica. Por 
exemplo, a demonstração ontológica de que o ser procede do 
nada não é uma tarefa fácil, pois do nada, nada procede. O devir 
como mediação do nada ao ser parece fácil, por isso ele afirma 
que o nada em questão não pode ser o nada de um certo algo ou 
determinado, mas o nada em sua indeterminação (Lukács, 2012, 
p. 150). 

Do nada, enquanto tal, não pode derivar o devir e o ser. 
Isso implica a debacle do começo fulgurante de sua Ciência da 
lógica, pois a negação perde sua consistência e dinamicidade. A 
inconsistência do devir e do ser a partir do nada é reconhecida 
pelo próprio Hegel (apud Lukács, 2012, p. 150): “Ainda é nada 
e algo deve devir. O começo não é puro nada, mas um nada do 
qual algo deve proceder. Portanto, no começo já está contido o 
ser”. Algo similar acontece com as categorias do ser-outro e do 

ser para o outro e como negação do ser-em-si. 
No entendimento de Lukács (2012), do ponto de vista 

ontológico, não parece haver negação entre os referidos elemen-
tos. O mesmo pode ser dito em relação à negação da semen-
te pelo broto no desenvolvimento da planta – que aparece no 
prefácio de A fenomenologia do espírito. A negação não tem, nesse 
caso, nenhum caráter ontológico, pois o ser-outro do broto não 
passa de uma etapa do próprio desenvolvimento da planta. Ine-
xiste qualquer espécie de negação na passagem de um momento 
a outro do ser orgânico. Subsiste uma distinção entre a negação 
na esfera ontológica e a negação na esfera meramente lógica. 

O desenvolvimento natural das coisas e o movimen-
to contraditório que perpassa a realidade social não podem ser 
considerados idênticos. A negação em termos lógico-formais em 
nada esclarece a peculiaridade da negação em termos concretos 
e objetivos. Assim, é totalmente incorreto operar com a cate-
goria da negação quando não se subverte por inteiro o modo 
fundamental do ser, ou seja, quando não se dirige aos objetos e 
conexões de forma ontológica, mas de modo meramente gno-
siológico ou lógico (Lukács, 2012). 

Para Lukács (2012, p. 152), a tendência da lógica hege-
liana de conferir um papel fundamental à lógica abstrato-univer-
sal da negação obscurece a particularidade do ser social. A cate-
goria da negação não pode ser utilizada de forma generalizada 
para tratar de problemas do cotidiano e de questões que não se 
constituem de modo algum como negação no sentido ontoló-
gico, pois em nada altera a estrutura e a forma fundamental do 
ser. Por exemplo, a negação da democracia pelo fascismo não é 
uma negação ontológica, da mesma maneira que a negação da 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

68 69

monarquia pelo preceito republicano. Nem sempre o ser-outro 
se constitui como negação, e muito menos como negação da ne-
gação. 

ii) A noção de sujeito-objeto idêntico é outro ponto pro-
blemático da lógica-ontológica hegeliana, em que toda a diferen-
ça existente entre sujeito e objeto não passa de uma expressão da 
alienação que acomete a consciência. A fenomenologia do espírito 
configura-se como a manifestação de uma série de experiências 
da consciência na direção da superação da disjunção entre sujeito 
e objeto, a culminar na afirmação da superação de toda a dife-
rença e na afirmação de que toda diferença é diferença nenhuma 
no saber absoluto. 

No entendimento de Lukács (2012, p. 148), a ontolo-
gia hegeliana da identidade sujeito-objeto, da transformação da 
substância em sujeito, “tem uma fundamentação pronunciada-
mente lógica”. Apesar da tentativa de a filosofia hegeliana esta-
belecer uma relação da sociedade com a história, subsiste uma 
prevalência da lógica sobre os aspectos ontológicos, o que acaba 
deformando a natureza do ser, das coisas e do próprio pensa-
mento dialético. Na identidade entre sujeito e objeto revelada 
no conceito, perde-se a beleza da descoberta da relação reflexiva 
entre entendimento e razão (Lukács, 2012). 

Lukács (2012) chama atenção para o fato de que as de-
formações promovidas pela predominância dos elementos lógi-
cos não devem desconsiderar a presença de formações ontológi-
cas autênticas na filosofia hegeliana. A presença desses elementos 
positivos revela como Hegel foi muito mais um descobridor de 
territórios inexplorados do que um filósofo de síntese. Para 
Lukács (2012, p. 172), é nas determinações de reflexão que se 

inscreve o centro da dialética hegeliana: tanto da dialética da es-
trutura e dinâmica da realidade independente da consciência, 
quanto da dialética dos distintos espelhamentos na consciência. 
As determinações do pensamento são determinações lógicas que 
possuem um valor e uma existência objetiva nos termos: 

a) A primeira determinação de reflexão se inscreve na 
forma como Hegel trata a relação entre entendimento e razão. 
Para ele, enquanto o entendimento consegue ser alguma coisa 
sem a razão, esta é nula sem o entendimento. Hegel estabelece 
a verdadeira relação entre razão (Vernunft) e entendimento (Vers-
tand), superando o tratamento oferecido por seus predecesso-
res. A razão somente consegue se elevar acima do entendimento 
quando considera dialeticamente sua relação com ela. Por sua 
vez, a razão se distingue do entendimento, porque a razão consi-
dera todos os aspectos e complexos dinâmicos e multifacetados 
da realidade, enquanto o entendimento estaciona no fenômeno 
imediato e nas suas reproduções abstratas (Lukács, 2012, p. 174). 

O entendimento determina, enquanto a razão nega4. Na 

4  Para Lefebvre e Guterman (2011, p. 91): “A distinção hegeliana entre o 
entendimento e a razão adquire, então, um sentido novo. O entendimento 
é um estádio determinado e momentâneo da consciência; é uma etapa em 
vias de superação, com a dispersão e a exterioridade das suas determinações 
coladas a uma cultura dada, a uma sociedade de classes, a uma forma de 
alienação (o mecanicismo, por exemplo, corresponde ao indivíduo isolado 
da sociedade mercantil e burguesa). A razão é a função do universal e da to-
talidade: a superação do entendimento, relativa, pois, a este entendimento; 
o manejo crítico das categorias, sua ‘relativização’ e seu aprofundamento em 
correlação com o desenvolvimento da sociedade. A razão dialética, forma 
superior da razão, não tem uma expressão absoluta e definitiva; primeiro, 
foi uma teoria; depois, passará à consciência, à cultura e à língua, na unidade 
do mediato e do imediato”. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

70 71

filosofia kantiana, os pensamentos (Gedankendinge) são a coisa-
-em-si e não passam de uma abstração vazia; já na filosofia he-
geliana, a coisa-em-si não é uma abstração vazia, mas uma pro-
cessualidade, um movimento vivo de apreensão mais profunda 
da natureza das coisas. Ou seja, as abstrações possuem corres-
pondência com a essência das coisas (Lenin, 2011, p. 99-100). 
Assim, a razão dialética consegue dissolver e superar as determi-
nações dualistas do entendimento. 

A relação dialética estabelecida entre entendimento e ra-
zão não é somente mediação, mas uma forma portadora de con-
teúdos externos e internos. Plenas de conteúdo, as formas não 
estão cindidas de seus conteúdos nem se circunscrevem às ca-
madas exteriores do pensamento, mas estão relacionadas às leis 
fundamentais do desenvolvimento de todo conteúdo concreto 
no universo e de seu conhecimento (Lenin, 2011, p. 100). Para 
alcançar este estágio é preciso elevar a consciência ao patamar 
da natureza lógica que sustenta e anima o mundo do espírito. As 
formas do pensamento distintas do conteúdo são inapropriadas 
para apreender a verdade e conduzir à consciência. 

Desse modo, a lógica se constitui como o desenvolvi-
mento do pensamento na sua necessidade (Lenin, 2011, p. 101), 
em que a verdade “‘é pura consciência de si desenvolvendo-se’... 
o ‘pensamento objetivo’... ‘o conceito com tal é o que é em si e 
para si’” (Lenin, 2011, p. 101). No entanto, o ponto de partida 
de Hegel o impede de demonstrar lucidamente como o entendi-
mento, enquanto pensamento não dialético, é expressão de um 
tempo histórico, de uma classe social e de uma época em via de 
superação (Lukács, 2012, p. 86). 

b) A relação entre essência-fenômeno-aparência: Hegel 

novamente supera as concepções precedentes que estacionaram 
na apreensão da essência como relacionada ao absoluto enredado 
em si mesmo, ao divino como causa de si e à compreensão do 
pensamento humano como enredado nas coisas sensíveis. Hegel 
representa a superação do abismo que separava o fenômeno da 
essência e a aparência da essência. Ele entende que não somente 
a essência é objetiva, pois também a aparência possui objetivi-
dade. No entanto, ele se equivoca quando considera o espírito 
a essência de todas as aparências, e nega a especificidade do ele-
mento essencial nos diferentes domínios, ao afirmar a identidade 
sujeito-objeto. 

Enquanto a aparência se circunscreve a uma manifesta-
ção da coisa e do mundo, a essência representa a totalidade de 
suas manifestações. Esta se apresenta em distintas formas, ou 
seja, não tem uma natureza meramente episódica, nem se esgota 
numa determinada exposição da aparência (absoluto). Isso re-
presenta uma contradição com a própria forma como Hegel en-
tende a essência: “momento de um complexo dinâmico no qual 
essência, fenômeno e aparência convertem-se ininterruptamen-
te um no outro” (Lukács, 2012, p. 176). 

Desse modo, “todo fenômeno é essência que aparece, 
toda essência aparece de algum modo” (Lukács, 2012, p. 177). 
O reconhecimento das distorções que perpassam o pensamento 
hegeliano não deve de modo algum desconsiderar sua relevância 
para a apreensão correta do mundo. Por isso Marx, acertada-
mente, frisou a necessidade de “inverter” a dialética hegeliana, 
já que subsiste um núcleo racional por trás de seu “involucro 
místico”. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

72 73

1.2 A dialética marxiana como método de investiga-
ção-exposição

Para capturar o programa marxiano de inversão (des-
virar) da dialética especulativa e como operacionalizar a apro-
priação do núcleo racional da dialética hegeliana por trás de seu 
“invólucro místico”, esta parte do capítulo enfoca a distinção e 
a reciprocidade estabelecida entre a ordem da investigação e a 
ordem da exposição, como apresentada por Marx no “Posfácio à 
segunda edição alemã de O capital”.5 

A dialética marxiana tem seu ponto de partida na investi-
gação que busca se “apropriar da matéria [Stoff] em seus detalhes, 
analisar suas diferentes formas de desenvolvimento e rastrear seu 
nexo interno” (Marx, 2013, p. 128-129). A investigação não vem 
de fora para dentro do objeto, nem é produto das determinações 
subjetivas do sujeito que investiga o objeto. Por sua vez, o objeto 
do conhecimento é produto da atividade humana e não mera en-
tidade contemplativa. O objeto não se contrapõe ao sujeito, mas 
se apresenta como parte constitutiva do sujeito. 

O processo de investigação e exposição do objeto não 
resulta das determinações da consciência do sujeito do conheci-
mento, mas da apreensão de suas leis imanentes. O conhecimento 
do objeto é conhecimento do mundo humano, e conhecimento 
de uma realidade produzida pela humanidade num determinado 

5   Como Marx (2013, p. 128-129) afirma: “Sem dúvida, deve-se distinguir 
o modo de exposição segundo sua forma, do modo de investigação. A inves-
tigação tem de se apropriar da matéria [Stoff] em seus detalhes, analisar suas 
diferentes formas de desenvolvimento e rastrear seu nexo interno. Somente 
depois de consumado tal trabalho é que se pode expor adequadamente o 
movimento real”. 

tempo histórico. A investigação permite apreender a dinâmica 
e a estrutura do objeto ou da realidade nela mesma, cabendo à 
exposição adotar os procedimentos elementares para operar a 
sua aparição e encontrar a forma adequada de sua manifestação. 

A exposição (Darstellung) é um dos elementos funda-
mentais do método dialético. A Darstellung se configura como 
uma tarefa post festum, que somente pode ser realizada depois de 
completada a investigação da estrutura de uma matéria que foi 
socialmente constituída e que não se configura como uma coisa 
eterna e imutável. O termo “exposição” não pode ser reduzido 
à esfera do texto escrito ou discursivo, do ordenamento que se 
expressa logicamente segundo o ordenamento das proposições. 
Ela não é mera figura decorativa ou auxiliar do método de inves-
tigação; sua peculiaridade precisa ser devidamente apreendida. 

A forma da exposição deve adotar procedimentos teóri-
co-metodológicos que permitam a compreensão das descobertas 
realizadas. É preciso encontrar a forma adequada da exposição 
da substância da matéria, começando sempre do mais simples 
para alcançar o mais complexo, do abstrato para o concreto. A 
exposição se configura como o concreto apreendido e reprodu-
zido pelo pensamento; o ideal não emana de si mesmo, mas re-
sulta das determinações objetivas da realidade. Ela permite que 
o objeto investigado seja reconfigurado idealmente, ou seja, o 
concreto empírico pode ser apreendido pela mediação dos pro-
cessos de abstração da exposição, em que se pode perfazer o 
itinerário do concreto pensado para o concreto efetivo. 

Uma característica fundamental da exposição marxiana é 
que ela é essencialmente crítica. A exposição tem na crítica uma 
de suas chaves analíticas, que não pode ser traduzida como mero 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

74 75

comentário ou observação acerca do objeto que não adentra em 
seu núcleo interior e se contenta com as camadas superficiais da 
realidade. A exposição como crítica se comporta como uma ati-
vidade de apropriação e suprassunção, na busca de capturar aqui-
lo que é vivo e que pode despertar a consciência revolucionária. 

Pela mediação da exposição, Marx procura reproduzir 
idealmente o movimento sistemático do capital enquanto valor 
que se autovaloriza. A exposição crítica tem como núcleo central 
a descoberta de que o capital não passa de valor que se auto-
valoriza pela mediação da exploração da força de trabalho. Seu 
fundamento ontológico se denomina acumulação de mais-valor. 
Entretanto, essa verdade não se manifesta imediatamente; o ca-
minho para a sua revelação é oblíquo e repleto de contradições 
e paradoxos. 

O percurso expositivo de sua anatomia é ziguezagueante, 
porque o capital é contradição em essência: ele ama esconder a 
sua essencialidade. A mistificação é socialmente necessária à sua 
reprodução, e a economia política de maneira alguma escapa às 
armadilhas da mistificação que forjam o sistema do capital como 
totalidade de complexos de complexos. A economia política ser-
ve ao processo de eternização das inversões que constituem o 
reino da aparência do capital. 

Pela confrontação direta da dialética hegeliana, Marx 
(2013) se propõe a descobrir o “núcleo racional” e a operar uma 
transmutação em que a dialética marxiana é o instrumento fun-
damental de exposição sistemática da natureza do capital e de crí-
tica da economia política. É fundamental romper com o aspecto 
mistificador da filosofia idealista, que confere à racionalidade 
humana um elemento decisivo para determinar o homem, pois a 

razão é construto histórico, como tudo que constitui o homem. 
A racionalidade não é uma entidade natural e a priori, mas um 
construto social. Ela se forja dialeticamente na história como um 
elemento importante de construção e elucidação da realidade 
produzida pelos homens, sendo factível de mutações como as 
transformações sucedidas na estrutura das relações sociais. 

A despeito do caráter mistificador da dialética hegeliana, 
subsiste um núcleo racional que revela o fundamento do mundo 
invertido, do mundo mistificado e alienado que sustenta o sis-
tema do capital. A apropriação do “núcleo racional” possibilita 
elevar a dialética à condição de chave heurística primordial para 
a desmistificação da natureza da economia política e da natureza 
do sistema do capital. Para apanhar o “núcleo racional” da dialé-
tica é preciso libertá-la dos entulhos idealistas6. 

Há um misticismo das ideias em Hegel; ele não observa 
corretamente o movimento do abstrato ao concreto e do con-
creto ao abstrato. O concreto efetivo acaba sendo confundido 
com o concreto pensado. Para Marx (2011), a contradição não 
se circunscreve à esfera do pensamento e do conceito, como en-
tendem Lucio Colletti e Arthur Giannotti. Para estes pensado-
res, a contradição não se aplicaria ao mundo objetivo, mas tão 
somente ao mundo conceitual. Contra isso, Marx (2011) aponta 
a natureza ontológica das categorias, em que elas comparecem 

6  Marx afirma (2013, p. 129): “Meu método dialético, em seus fundamen-
tos, não é apenas diferente do método hegeliano, mas exatamente seu opos-
to. Para Hegel, o processo de pensamento, que ele, sob o nome de Ideia, 
chega mesmo a transformar num sujeito autônomo, é o demiurgo do pro-
cesso efetivo, o qual constitui apenas a manifestação externa do primeiro. 
Para mim, ao contrário, o ideal não é mais do que o material, transposto e 
traduzido na cabeça do homem”. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

76 77

como formas de ser e determinações da existência. 
A autonomia das categorias em relação à sua fundamen-

tação ontológica não passa de uma mistificação. As categorias não 
existem sozinhas, elas se movimentam num mundo e expressam 
as formas de ser do mundo (Marx, 2011). As categorias estão 
articuladas ao desenvolvimento dos sujeitos sociais; estes têm in-
teresses que são contrapostos e antagônicos numa sociedade de 
classes. A mistificação das contradições reais e o encobrimento 
da luta de classes servem muitas vezes de base para a mistificação 
e o encobrimento da natureza ontológica das categorias. 

Marx rejeita (2011; 2013) a construção apriorística do 
método de investigação porque a base real da cientificidade são 
os fatos sociais e as conexões íntimas que constituem a anato-
mia do sistema do capital. A cientificidade em Marx assume uma 
atitude claramente ontológica, porque seu ponto de partida é 
histórico-ontológico e não gnosiológico. É possível salientar que 
em O capital o método de Marx se revela no próprio movimento 
da matéria analisada e não de maneira apriorística. A eficiência 
da exposição pode conduzir ao engano e à mistificação de que 
as categorias e os objetos sociais expostos parecem emanar da 
cabeça do sujeito. Eles podem parecer independentes de seus 
movimentos imanentes. 

A tarefa do sujeito (pesquisador) é “analisar” as “diferen-
tes formas de desenvolvimento”, é “rastrear seu nexo interno” 
(Marx, 2013). A consciência se apropria das conexões internas 
da matéria; o conhecimento emerge da investigação e não a prio-
ri. Entretanto, quando a exposição consegue expor adequada-
mente o movimento do real, quando alcança isso com sucesso, 
quando logra que “a vida da matéria seja refletida idealmente”, 

pode parecer que essa construção se dá a priori, que ela emana 
da cabeça do sujeito e não do movimento intimo da matéria. 
Diferentemente de Hegel, em que tudo parece emanar da ideia, 
quando na verdade o ideal não passa do material que é “transpos-
to e traduzido na cabeça do homem” (Marx, 2013, p. 129).

A investigação dialético-científica-revolucionária da os-
satura da realidade tem na exposição seu arcabouço estético. A 
musculatura expositiva da investigação marxiana emana de sua 
peculiar capacidade de articulação da nova ciência com a litera-
tura, forjando o livro primeiro de O capital como um todo artís-
tico. Pela mediação da literatura, Marx consegue imprimir aos 
conteúdos de natureza econômica um estilo artístico específico7. 

Merece recordação aqui a resistência de Marx em publi-
car o livro primeiro de O capital em separado, dos livros segundo 

7  A exploração da relação de Marx com a literatura comparece nas seguintes 
obras: “WILSON, Edmundo. Rumo à estação Finlândia: escritores e atores da his-
tória. Tradução de Paulo Henriques Britto. São Paulo: Companhia das Letras, 
1986. WHEEN, Francis. O Capital de Marx: uma biografia. Tradução de Sérgio 
Lopes. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007. SILVA, Ludovico. O estilo literário 
de Marx. Tradução de José Paulo Netto. São Paulo: Expressão Popular, 2012. 
SILVA, Francisco de Assis. Marx: literatura e crítica da Economia Política em 
“O Capital”. Salvador, 2018. 208 f. Tese (Doutorado em Filosofia) – Pro-
grama de Pós Graduação em Filosofia, Universidade Federal da Bahia, Sal-
vador, 2018. PRAWER, S. S. Karl Marx and world literature. Verso: London/ 
New York, 2011. MELO, Luciana. Elementos literários na arquitetura narrativa 
de Marx. 2014. 117 f. Dissertação (Mestrado em Sociologia) – Programa 
de Pós-Graduação em Sociologia, Universidade de Brasília, Brasília, 2014. 
MEHRING, Franz. Marx e a alegoria. In: MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. 
Sobre literatura e arte. Tradução de Albano Lima. Lisboa: Estampa, 1974b. 
p. 245-247. VENÂNCIO, Rafael. O. Ironia e o jornalismo de Karl Marx e Frie-
drich Engels. Rhêtorikê, Covilhã, n. 2, p. 1-15, abr. 2009. LOPES, Ricardo 
Ribeiro Casimiro. Marx poético: linguagem figurada na argumentação marxia-
na n’O Capital. Rio de Janeiro, 2005.” (Silva, Bueno, Souza Junior, s/d, 6-7).



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

78 79

e terceiro, considerando que sua obra se forjava como um todo 
estético e artístico e que era preciso mais tempo para debru-
çar-se sobre as especificidades de muitas categorias. A forma da 
investigação não tinha ainda sido levada a um bom termo e, por 
isso, não encontrara seu correlato preciso na forma da exposi-
ção, como aconteceu com o livro primeiro, que foi editado pela 
primeira vez em 1867 e reeditado, ainda em vida pelo próprio 
Marx, na língua alemã, em 1873. Essa publicação aconteceu de-
vido à pressão de Engels8, se não nem mesmo o livro primeiro 
teria sido dado ao conhecimento do grande público. Diferente-
mente dos livros segundo e terceiro, somente o livro primeiro 
foi editado mais de uma vez por Marx, possuindo uma estrutura 
coesa. 

Antes de entregar o livro primeiro para ser publicado, 
em fevereiro de 1867, Karl Marx aconselhou seu companheiro 
de viagem nos estudos econômicos e nas intervenções políticas, 
Friedrich Engels9, para que atentasse para o conteúdo da “Obra-

8 Escreve Grespan (2019, p. 32): “Apesar de mais tarde, Marx ter aceitado 
publicar o Livro I antes dos demais, por sugestão de Engels, ele continuava 
a considerar os três volumes como ‘um todo artístico’, uma ‘totalidade’, 
resultante das ‘articulações dialéticas’ entre partes. Não se pode, portanto, 
compreender o sentido dessa ‘totalidade’ só pela leitura do primeiro volu-
me”. Os demais livros não foram concluídos por Marx, sendo publicados 
devido ao esforço de Engels. No conjunto da obra, as categorias apresen-
tadas abstratamente como substrato essencial do capital no Livro primei-
ro acham-se de maneira mais concreta no Livro terceiro; por exemplo, a 
categoria de preço esconde a categoria do valor. Sem o valor não se pode 
entender o preço. O capitalismo esconde seus pressupostos. O movimento 
real do capital esconde seus pressupostos contraditórios, o valor produzido 
pelo trabalho é obliterado.

-prima ignorada”, de Honoré de Balzac10. É possível observar 
certa analogia, a despeito do conteúdo diverso, da obra de Marx 
com a produção artística de Frenhofer. A pintura, que exigiu dez 
anos de dedicação de seu produtor, não alcançou o reconheci-
mento desejado. O retrato que imaginava que iria revolucionar a 
arte, revelou-se como completo embuste, seus colegas Poussin e 
Porbus ficam estupefatos com tamanha forma desarticulada que 
antecipava a performance da pintura abstrata do século XX. As suas 
cores aleatórias e desarticuladas não revelavam nada da perfeição 
anunciada pelo seu criador. O volume entregue aos editores era 
somente uma parte da obra-prima inacabada, que ainda exigiria 
muito labor para ser concluída. 

9  Wheen (2007, p. 13) comenta a relação de amizade constituída entre 
Marx e Engels, a partir de 1844, nos termos: “Eles se complementaram com 
perfeição, Marx com sua riqueza de conhecimento, Engels com seu conhe-
cimento da riqueza. Marx escrevia devagar e dolorosamente, com incontá-
veis rasuras e emendas, enquanto os manuscritos de Engels eram limpos e 
elegantes. Marx viveu no caos e na penúria ao longo de quase toda a vida; 
Engels, embora trabalhasse em tempo integral, mantinha uma formidável 
produção de livros, cartas e artigos jornalísticos – e ainda encontrava tempo 
para apreciar os prazeres da vida da alta burguesia, com cavalos nos estábulos 
e muito vinho na adega. Mesmo assim, apesar de suas aparentes vantagens, 
Engels soube desde o princípio que jamais teria o papel hegemônico na par-
ceria. Aceitou, portanto, sem reclamação ou ciúme, que seu dever era dar o 
apoio intelectual e financeiro que tornaria possível a obra de Marx.

10 Escreve Wheen (2007, p. 4): “Por que Marx se lembrou da narrativa de 
Balzac no exato momento em que se preparava para desvelar ao julgamento 
público sua obra mais grandiosa? Por acaso temia que também tivesse tra-
balhado em vão, que sua ‘completa representação da realidade’ se mostrasse 
ininteligível? Certamente tinha tais apreensões – a personalidade de Marx 
era repleta de um curioso híbrido de furiosa confiança e angustiante hesita-
ção –, e, por isso, para se antecipar à crítica, alertou no prefácio: ‘Presumo, 
naturalmente, a existência de leitores que desejam aprender algo de novo e 
queiram, portanto, também pensar por conta própria’”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

80 81

Segundo Wheen (2007, p. 6): 

O fato de Marx não ter finalizado sua obra-pri-
ma é simbólico. O primeiro volume foi o único 
que ele publicou em vida; após sua morte, ou-
tros coligiram os volumes subsequentes, tendo 
por base anotações e esboços encontrados em 
seu gabinete. A obra de Marx é tão aberta – e, 
portanto, desdobrável – quanto o próprio sis-
tema capitalista. Marx foi verdadeiramente um 
gigante atormentado. 

Marx considerava O capital como um todo artístico que 
não deveria ser publicado antes de ele haver encerrado comple-
tamente a sua investigação11. A desconsideração dos elementos 
estéticos presentificados na exposição dos conteúdos econômi-
cos apreendidos leva à incapacidade de apropriação do sentido e 
dos significados dos enunciados e das categorias fundamentais da 
crítica da economia política. Para Mészáros (2006), subsiste uma 
articulação essencial entre os enunciados estéticos e as interpre-
tações das categorias econômicas. 

Para Fonte (2020, p. 24-25): “Como O capital é um 
texto conceitual par excellence, sua linguagem visa à transparência 
e à precisão. Essa natureza de sua prosa tende, então, a tragar 

11 Em carta redigida a Engels, em 31 de julho de 1865, ele escreve: “Não 
consigo me decidir a enviar alguma coisa antes de ter o conjunto diante de 
mim. Whatever shortcomings they may have [apesar de quaisquer deficiências 
que possam ter], uma vantagem dos meus escritos é que eles são um todo 
artístico, e só consegui isso pelo fato de nunca os publicar antes que esti-
vessem diante de mim em sua totalidade. [...] isso é impossível e em geral 
cai melhor para escritos que não são articulações dialéticas” (Marx  apud 
Grespan, 2019, p. 32).

as menções literárias ficcionais a partir desse objetivo maior”. 
Nunca se pode esquecer a autonomia relativa da obra de arte e 
como o estético envolve a exposição das categorias e seu proces-
so elucidativo. A ciência sempre pode aprender com a estética. 
É o que acontece quando Marx recorre ao poeta Virgílio: “Que 
aqui se afaste toda a suspeita/ Que neste lugar se despreze todo 
o medo” (Marx, 1987, p. 32). E ao verso de Horácio: “De te fa-
bula narratur [A fábula refere-se a ti]!” (Marx , 2013, p. 83). Para 
Marx (2013, p. 151): “Em sua perplexidade, nossos possuidores 
de mercadorias pensam como Fausto. Era no início a ação. Por 
isso, eles já agiram antes mesmo de terem pensado”. Sem contar 
as múltiplas referências à literatura para descrever a forma di-
nheiro, com citações tomadas de Shakespeare (Timão de Atenas), 
de Goethe (Fausto) e de Sófocles (Antígona) etc. Para descrever o 
capitalista, como personificação do capital, com assertivas toma-
das de Shakespeare (Mercador de Veneza), Miguel Cervantes (Dom 
Quixote) etc.

A despeito de a escrita marxiana expressar-se em prosa, 
é possível observar a presença da poesia em seu estilo narrativo, 
que recorre a metáforas, aliterações, ironias, alegorias, fábulas, 
provérbios, lendas e mitos. Se Marx pode ser considerado como 
“poeta das mercadorias”, como afirma Wilson (1986, p. 275), 
ele não pode ser classificado como um poeta tradicional e, mui-
to menos, um poeta romântico, mas sim o poeta que transfor-
ma sua escrita numa esgrima para duelar contra o monstro que 
parece um autômato ou uma nova espécie de divindade. Não 
se trata da contraposição e da crítica a uma manifestação qual-
quer do ser social, mas da forma ontológica mais poderosa de 
apropriação de mais-valor que já existiu na história. Para Wheen 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

82 83

(2007, p. 5). “Karl Marx via a si mesmo como um artista criati-
vo, um poeta da dialética”. Ele superou a prosa convencional de 
sua época, “com sua radical colagem literária – justapondo vozes 
e citações de mitologia e literatura, relatórios de inspetores de 
fábrica e contos de fada, nos moldes dos Cantos, de Ezra Pound, 
ou de A terra desolada, de Eliot” (Wheen, 2007, p. 5). 

A recorrência aos expoentes representantes da literatura 
universal é admitida em contextos diversos. Marx acolhe os tex-
tos literários, especialmente das personagens da literatura, para 
fazer comparações com certas características das categorias eco-
nômicas analisadas, como também para contrapor à concepção 
defendida pelos teóricos da economia política e pelos represen-
tantes da burguesia. Para Fonte (2020, p. 68): “O refinamento 
na forma e no conteúdo do livro 1 pelo próprio Marx parece 
constituir uma das razões importantes que explicam essa pre-
sença massiva da literatura nesse texto”. Em O capital é possí-
vel observar tanto a importância conferida à pesquisa científica 
quanto a preocupação estética que recupera a grande formação 
literária de Marx. 

A obra inacabada de O capital 12 expõe tanto a arquitetura 

12 Segundo Fonte (2020, p. 67): “Como se sabe, dos três livros de O capital, 
o primeiro foi o único que Marx publicou em vida. Mesmo trabalhando nos 
livros 2 e 3 até 1878, Marx não conseguiu fechar sua redação definitiva, não 
apenas devido aos compromissos políticos, mas também a debilidades de 
saúde. A publicação póstuma ocorreu graças ao trabalho de Engels de preen-
cher lacunas, introduzir trechos de ligação e atualização e, em alguns casos, 
de elaboração”. A partir dos espólios marxianos, Friedrich Engels conseguiu 
realizar a edição do Livro segundo (1885) e do Livro terceiro de O capital 
(1894). O manuscrito para o Livro terceiro, foi escrito em 1864-1865. Para 
o segundo livro de O capital, Engels não usou o manuscrito correspondente 
de 1864-1865, bem como os manuscritos de 1868 e 1878 (cf. Rosdolsky, 
2001; Heinrich, 2016).

do projeto constituído por Marx quanto a natureza aberta da his-
tória humana, em que o capital é considerado pelos seus apolo-
getas como fim da história e naturalizado. A exposição marxiana 
revela a habilidade intelectual de seu autor e como ele supera 
as disjunções estabelecidas pela concepção burguesa de ciência, 
transcendendo as estruturas cognoscentes estabelecidas. Sua ge-
nialidade possibilita superar as fronteiras estabelecidas entre o 
teórico e o prático, entre o economista e o filósofo, entre o lite-
rato e o economicista. 

Como os grandes humanistas da Renascença, ele escapa 
das armadilhas e imposições da divisão social do trabalho esta-
belecida pelo capitalismo, que fratura e hierarquiza as faculdades 
humanas entre cabeça e mãos, entre atividade prática e atividade 
teórica. Por fim, afasta-se dos rochedos das perspectivas autono-
mizadas e compartimentadas que constituem as ciências particu-
lares da burguesia. Desse modo, a escrita de O capital transcende 
teoricamente as fronteiras e barreiras estabelecidas porque al-
cança o coração do proletariado, da classe destituída dos meios 
de produção e dos meios de subsistência. 

A referida obra não pretende eternizar a dominação, 
como se o proletariado estivesse condenado à alienação, ao feti-
chismo e à reificação, mas apresentar as vicissitudes que condu-
zem à superação (Aufhebung) do fetiche do sujeito automático. 
No processo de elucidação da anatomia da sociedade burguesa e 
das metamorfoses contraditórias do capital, Marx recorre, mu-
tatis mutandis, ao universo literário na perspectiva não somente 
de expor as conexões íntimas e o movimento interno do capital, 
mas a fim de transcender completamente o sistema assentado 
na acumulação de mais-valor. Nesse aspecto, sua dialética dife-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

84 85

rencia-se da dialética hegeliana, pois a negação da negação não 
paira no terreno da metafísica, mas se plasma na concretude que 
transcende qualquer tentativa de conciliação entre as contrapo-
sições meticulosamente investigadas. 

A recorrência aos elementos estéticos imprime uma face 
distinta aos problemas complexos que constituem a anatomia do 
sistema do capital. Ao invés de adotar uma linguagem hermé-
tica e profundamente distante das massas trabalhadoras, Marx 
procurou constituir uma linguagem acessível no tratamento de 
questões áridas e enredadas em adversidades. Essa preocupação 
estilística permitiu alcançar resultados precisos já na primeira 
edição em alemão do livro primeiro de O capital, em que Marx 
(2013, p. 87) afirma: 

A acolhida que O capital rapidamente obteve 
em amplos círculos da classe trabalhadora ale-
mã é a melhor recompensa de meu trabalho. 
Num folheto a publicado durante a Guerra 
Franco-Alemã, o sr. Mayer, industrial vienen-
se, economicamente situado do ponto de vista 
burguês, afirmou corretamente que o grande 
senso teórico, que é tido como um patrimônio 
alemão, abandonara completamente as ditas 
classes cultas da Alemanha para, ao contrário, 

ressuscitar na sua classe trabalhadora.

Marx apelou para os recursos estéticos e literários para 
suavizar os conteúdos áridos. Ele evita abusar da paciência do 
leitor. A conexão entre o modo de investigação e o modo de ex-
posição permite apreender a estrutura do capital como um todo 
repleto de contradições. Nesse processo, a literatura serve para 

facilitar o acesso do leitor aos conteúdos ríspidos e complexos 
do mundo arenoso da economia política e do sistema mistificado 
do capital.

1.3 A necessidade de inversão da dialética especulativa

Em que consiste a afirmativa marxiana de “inverter” e 
“desvirar” (umstülpen) a dialética hegeliana? A inversão da dialé-
tica hegeliana não é uma tarefa fácil; não se trata de uma mera 
inversão de sinais. Para inverter a dialética hegeliana e colocá-la 
no seu devido lugar, é preciso “retomar como ponto de partida 
a própria realidade existente em si e, partindo dela, deslindar a 
rede de verdade e falsidade, que em Hegel é bastante intrincada” 
(Lukács, 2012, p. 154). 

A inversão da dialética hegeliana é um projeto que trans-
cende a expressão semântica e metafórica. A inversão entendida 
como virada pelo avesso implica transcender sua dimensão me-
ramente instrumental. O projeto marxiano é de ruptura com o 
sistema e com o método hegeliano; seu sistema preconiza seu 
método de investigação e exposição de maneira imbricada. Não 
é possível apropriar-se do método hegeliano sem incorporar os 
elementos especulativos de seu sistema. 

A inversão operada pela dialética por Marx pretende su-
perar a dialética especulativa, pois “as contradições presen-
tes nos fenômenos não são a aparência de uma unidade 
essencial, mas a essência verdadeira de uma ‘objetivi-
dade alienada’” (Müller, 2010, p. 4, grifo do autor). A inver-
são não é simplesmente da forma como se constitui a dialética 
especulativa, mas da própria natureza invertida da objetividade 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

86 87

plasmada pelo sistema do capital. A dialética hegeliana é mera 
expressão. A apreensão do “núcleo racional” da dialética possibi-
lita a apreensão do envoltório místico e mistificador do capital 
(Müller, 2010, p. 4). 

Na juventude, Marx apontou a natureza mistificada tanto 
do sistema quanto do método hegeliano e apresentou seu dis-
tanciamento em relação ao idealismo absoluto de Hegel. No en-
tanto, ele nunca deixou de reconhecer o mérito de Hegel. Nas 
Teses sobre Feuerbach, acentuou de maneira correta como o repre-
sentante do idealismo absoluto mostrava uma compreensão mais 
elaborada das coisas do que o materialismo de Feuerbach, que 
era incapaz de perceber a presença da subjetividade humana nas 
coisas. 

Apesar de Marx concordar com Hegel acerca da neces-
sidade de o pensamento se desvencilhar das armadilhas das opi-
niões e preconceitos que perfazem o senso comum, e da neces-
sidade de penetrar silenciosamente na urdidura das coisas nelas 
mesmas, ele entende que não é possível aceitar as armadilhas das 
estruturas racionais do conceito que desconsidera a concretude 
da realidade em sua singularidade. Para Marx (2011), subsiste 
uma separação entre o concreto real e o concreto pensado13. 

Marx (2011) chama atenção para a necessidade de se dar 
um passo adiante em relação ao tratamento abstrato da realidade, 

13  Na Introdução de 1857, Marx (2011) afirma que “o real e o concreto” é 
sempre a população, “que é a base e o sujeito do ato social de produção como 
um todo”. O concreto é concreto porque é a síntese de múltiplas determi-
nações, portanto, unidade da diversidade. Por essa razão, o concreto aparece 
no pensamento como processo da síntese, como resultado, não como ponto 
de partida, não obstante seja o ponto de partida efetivo e, portanto, também 
o ponto de partida da intuição e da representação.

para apanhar a atividade humana em sua concretude. O abstrato 
representa um momento importante da realidade e um instante 
relevante para capturar o movimento do real; no entanto, quan-
do o momento abstrato opera a seleção do que é fundamental 
acerca da realidade humana, quando concentra sua atenção no 
aspecto subjetivo, ele acaba perdendo a totalidade da atividade 
humana. Por isso, em Marx (2013), o abstrato não é compreen-
dido como sinônimo de compreensão subjetiva da realidade. 

O processo de apreensão do movimento concreto da ati-
vidade humana passa pela consideração do momento abstrato, 
mas não deve fixar-se ou estacionar no momento abstrato, pois 
este é somente uma mediação do processo de apreensão da tota-
lidade social. A concentração do idealismo no aspecto abstrato da 
realidade desconsidera a relevância da atividade sensível dos seres 
humanos. É preciso resgatar a importância da atividade sensível 
e não se perder no reducionismo do mundo contemplativo, 
enquanto uma das expressões da atividade humana. 

O mundo fenomênico deve ser superado pela sua apreen-
são concreta; nesse processo, o abstrato emerge como uma me-
diação para apreender as coisas em sua concretude por meio do 
pensamento. Um movimento análogo deve ser operado na esfe-
ra da exposição, em que o abstrato se constitui como mediação 
fundamental do movimento de manifestação e passagem para o 
concreto, como síntese de múltiplas determinações14. 

14 Na parte denominada “O método da economia política”, que compõe a 
Introdução dos Grundrisse, Marx destaca como a economia política do século 
XVIII – com Adam Smith e David Ricardo – conseguiu superar os econo-
mistas do século XVII (Petty e Boisguillebert), em que ela parte das catego-
rias mais simples na direção das categorias mais complexas, enquanto que 
a economia do século XVII preferia partir do geral para o mais simples, 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

88 89

Há uma conexão entre o ponto de vista abstrato-concre-
to e o ponto de vista histórico. A apreensão da estrutura imanen-
te do objeto não implica desconsiderar sua dimensão histórico-
-ontológica, pois a dialética materialista não se configura como 
uma lógica inventiva e criativa, a exemplo da dialética hegeliana 
(Müller, 2010), ou seja, como uma determinação do sujeito e 
um produto ideal do conhecimento. Não se trata de automo-
vimento do conceito e do sistema de determinações do pensa-
mento puro. A contradição que precisa ser elucidada não é uma 
automanifestação da razão, mas uma determinação essencial da 
própria realidade investigada. 

Na Introdução de 1857, Marx (2011, p. 71, grifo nosso) 
assinala: 

Seria impraticável e falso, portanto, deixar as 
categorias econômicas sucederem-se umas às 
outras na sequência em que foram determi-
nantes historicamente. A sua ordem é determi-
nada, ao contrário, pela relação que têm en-
tre si na moderna sociedade burguesa, e que 
é exatamente o inverso do que aparece 
como sua ordem natural ou da ordem 
que corresponde ao desenvolvimen-

começando pelo real e pelo concreto, pelo “todo vivo” que constitui a po-
pulação, a nação, o Estado, vários Estados etc. E somente depois alcançava 
as determinações mais simples (divisão do trabalho, dinheiro, valor, etc.). O 
começo pela população acaba sendo o começo por uma representação caóti-
ca do todo. E para superar isso seria necessário fazer o caminho “do concreto 
representado [chegaria] a conceitos abstratos [Abstrakta] cada vez mais finos, 
até que tivesse chegado às determinações mais simples”. Essa tarefa não esta-
cionaria aí, seria preciso ainda fazer o caminho de volta do mais simples para 
o mais complexo para se alcançar novamente a população, “desta vez não 
como a representação caótica de um todo, mas como uma rica totalidade de 
muitas determinações e relações” (Marx, 2011, p. 64). 

to histórico. Não se trata da relação que as 
relações econômicas assumem historicamente 
na sucessão de diferentes formas de sociedade. 
Muito menos de sua ordem “na ideia” ([como 
em] Proudhon) (uma representação obscura do 
movimento histórico). Trata-se, ao contrário, 
de sua estruturação no interior da moderna so-
ciedade burguesa.

O método correto, adotado pela economia política, é in-
suficiente para apreender a dinâmica do capital. O método ade-
quado para elucidar sua dinâmica interna é apresentado inicial-
mente nos Grundrisse e na Contribuição à crítica da economia política 
e encontra sua completa clareza em O capital. No projeto ini-
cial15, Marx começa pelo dinheiro e então chega ao capital. Em O 
capital, Marx altera e começa pela mercadoria, depois passa para 
o dinheiro e, finalmente, chega ao capital. Assim, o itinerário 
projetado da crítica da economia política encontrará sua plena 
efetividade em O capital. 

Para decompor o capital, enquanto categoria econômica 
concreta, é preciso começar pelas categorias mais simples e mais 
pura. O concreto, segundo Marx (2011, p. 65), “aparece no pen-
samento como processo da síntese, como resultado, não como 
ponto de partida, não obstante seja o ponto de partida efetivo e, 
em consequência, também o ponto de partida da intuição e da 
representação”. É preciso começar pelas determinações abstra-
tas e puras, porque elas “levam à reprodução do concreto por 

15  Nos anos 1857/58, Marx elaborou um plano geral da crítica da econo-
mia política em seis livros – I. Capital; II. Propriedade da terra; III. Traba-
lho assalariado; IV. Estado; V. Comércio exterior; VI. Mercado mundial e as 
crises.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

90 91

meio do pensamento” (Marx, 2011, p. 65). 
O método de ascender do abstrato ao concreto “é so-

mente o modo do pensamento de apropriar-se do concreto, de 
reproduzi-lo como um concreto mental. Mas, de forma alguma, 
é o processo de gênese do próprio concreto” (Marx, 2011, p. 
65). Uma categoria como valor de troca pressupõe a existência 
de determinadas relações sociais e presume a existência de “todo 
vivente, concreto, já dado” (Marx, 2011, p. 65). 

Marx salienta que certas categorias simples podem ter 
existindo antes das categorias complexas. Por exemplo, o di-
nheiro existiu em sociedades em que ainda não havia o capital, 
os bancos e o sistema de crédito. Escreve Marx (2011, p. 66): “a 
categoria mais simples pode expressar relações dominantes de 
um todo ainda não desenvolvido, ou relações subordinadas de 
um todo desenvolvido que já tinham existência histórica antes 
que o todo se desenvolvesse no sentido que é expresso em uma 
categoria mais concreta”. Entretanto, pode acontecer o inverso 
e categorias mais complexas aparecerem em sociedades menos 
desenvolvidas. Nos Grundrisse, a dialética é um modo de “apro-
priação do concreto pelo pensamento”, como forma que “trans-
põe”, “traduz” e “expressa” idealmente o movimento efetivo do 
conteúdo do objeto ou da realidade (Müller, 2010). 

O método marxiano é distinto do hegeliano, porque este 
inverte a relação entre o real e o ideal, o ser e a consciência, o 
ontológico e o lógico; daí a necessidade de corrigir a dialética 
hegeliana: “É preciso desvirá-la, a fim de descobrir o cerne ra-
cional dentro do invólucro místico” (Marx, 2013, p. 93). Numa 
carta dirigida a Kugelmann, o autor de O capital afirma de ma-
neira categórica: 

..., sabe muito bem que meu método de de-
senvolvimento não é hegeliano, uma vez que 
sou materialista e Hegel é idealista. A dialética 
de Hegel é a forma básica de toda a dialética, 
mas somente depois que ela foi extirpada de 
sua forma mística, e isto é precisamente o que 

distingue meu método (Marx, 2002, p. 229).

A inversão dá-se pelo fato de que Hegel começa pela di-
ferença para, no final de sua investigação, chegar à conclusão de 
que toda diferença é diferença nenhuma, ou seja, que a diferen-
ciação estabelecida entre o sujeito e o objeto é fruto da alienação 
da consciência humana. 

Marx faz um caminho inverso na direção de subverter a 
dialética hegeliana e tomá-la pelo avesso (Grespan, 2002). Di-
ferentemente de Hegel, o autor de O capital parte da identida-
de expressa na mercadoria, como forma medular da riqueza no 
modo de produção capitalista, para chegar ao substrato essencial 
do capital como processo de acumulação de mais-valor. Já Hegel 
parte da diferença e procura alcançar a identidade entre sujeito 
e objeto, a reconciliação do mesmo com o outro, do Eu com o 
Nós (o espírito é um Nós que é o Eu). Assim, toda diferenciação 
é superada na esfera da subjetividade. Marx parte da identidade 
para mostrar como o capital se apresenta mistificadamente como 
a suprassunção de todas as diferenças. No interior do capital, 
toda diferença é diferença nenhuma. 

Hegel apresenta o mundo como face contraditória de 
uma identidade unificadora das diferenças. Marx, ao contrário, 
afirma a identidade da aparência externa que ama ocultar sua 
essencialidade, uma exterioridade que encobre sua interioridade 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

92 93

e se move em contradição (Müller, 2010). Daí a sua dialética ser 
fundamentalmente crítica; ela visa não somente desmascarar as 
harmonias aparentes do capitalismo, mas operar um processo 
revolucionário que lance abaixo todo o sistema do capital. 

A contradição marxiana não é um mero passar de um 
estágio ao outro como em Hegel, mas a força pletora que im-
pulsiona a processualidade ontológica das coisas e do ser social. 
A configuração racional da dialética marxiana possui uma inte-
lecção positiva e negativa do existente; ela consegue capturar 
do existente não somente sua dimensão positiva, mas revela sua 
dimensão negativa revolucionária. E ao revelar que a realidade 
possui duas dimensões, duas camadas, ela mostra a realidade 
como uma totalidade contraditória. 

Na perspectiva marxiana, somente pela mediação da in-
telecção negativa é possível capturar a sua positividade, isso por-
que diversas camadas da realidade social estão perpassadas pela 
mistificação e dela não escapa nem mesmo a dialética hegeliana. 
Isso não “impede em absoluto que ele tenha sido o primeiro a 
expor, de modo amplo e consciente, suas formas gerais de movi-
mento” (Marx, 2013, p. 130). 

Nas disputas de classe ocorridas nos anos de 1848 e 1849, 
ficou evidente a natureza contrarrevolucionária da burguesia16. A 

16 Os acontecimentos de 1848 tiveram ressonâncias sobre a totalidade da 
vida social. Desde então assistimos ao fim das ilusões heroicas da burguesia, 
expressas pelo idealismo ou pela filosofia do Esclarecimento (Aufklärung). A 
burguesia perde o interesse fundamental pela verdade, como adequação do 
pensamento ao objeto, e pela afirmação do caráter esclarecedor da razão, 
e passa a constituir-se claramente como uma classe contrarrevolucionária. 
Escreve Lukács (1979, p. 32-33): “O combate ofensivo da burguesia contra 
as sobrevivências do feudalismo está então acabado: sucede-lhe a defensiva 

dialética hegeliana passou a ser um entrave aos propósitos de 
eternização da ordem estabelecida, haja vista que afirmava o ca-
ráter processual da realidade. Escreve Marx (2013, p. 130): “Em 
sua configuração racional, ela constitui um escândalo e um hor-
ror para a burguesia e seus porta-vozes doutrinários, uma vez 
que, na intelecção positiva do existente, inclui, ao mesmo tem-
po, a intelecção de sua negação, de seu necessário perecimento”. 
Hegel passa a ser tratado como um “cão morto”, pois sua filosofia 
revelava um substrato crítico inadmissível num tempo histórico 
de contrarrevolução, em que a burguesia perdeu o interesse pela 
verdade e passou a valorizar exclusivamente a manipulação da 
realidade. 

A necessidade de armar os trabalhadores na luta contra 
o capital e os capitalistas levou Marx a dedicar-se exclusivamen-
te aos problemas econômicos e a promover a crítica da econo-
mia política. Doravante, vai claramente se configurando a com-
preensão de que a mistificação da dialética hegeliana não emana 
simplesmente da cabeça de Hegel, mas do mundo mistificado 
(invertido) em que se plasma a dialética hegeliana. Assim, a in-
versão da dialética hegeliana representa somente um prólogo do 
processo de revelação da mistificação que constitui a sociabilida-
de capitalista como um todo. 

A intelecção negativa do existente modula cada uma das 
intelecções afirmativas encetadas por Marx ao longo de sua obra 
fundamental. A intelecção negativa permeia metodologicamente 
as distintas categorias constitutiva de O capital, começando pela 
forma mercadoria, enquanto “célula mater” do modo de produ-
ção capitalista. A exteriorização da antítese constitutiva da mer-

contra o proletariado ascendente”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

94 95

cadoria (valor de uso e valor) é o prólogo para a compreensão 
do processo de objetivação fetichista do dinheiro e do capital. 
O dinheiro desempenha a função de exteriorização do valor na 
esfera da produção, e se exterioriza como preço na esfera da 
circulação. 

No movimento de exteriorização das formas que cons-
tituem a mercadoria, em que o valor se autonomiza do valor de 
uso, sucede uma constelação de exteriorizações fetichizadas que 
tem como vértice encobrir o fundamento ontológico do sistema 
do capital. A exteriorização da contradição interna da mercado-
ria (do dinheiro, do capital) encontra seu ponto nodal no tra-
balho abstrato como substância do valor, no tempo de trabalho 
socialmente necessário como grandeza do valor e no trabalho 
excedente (mais-valor) como fundamento ontológico do capital. 

A dialética marxiana opera uma reelaboração do “núcleo 
racional” que perpassa as determinações de reflexão, apreenden-
do a estrutura interna do objeto em seu movimento de exterio-
rização e interiorização. Este não desconsidera sua articulação 
com a totalidade (abstrato-concreto, identidade-diferença etc.), 
enquanto totalidade viva e dinâmica. O movimento de exterio-
rização e interiorização dos processos de objetivação se constitui 
de forma diferenciada “em função das diferentes posições ocu-
padas numa dada relação: o que importa não são os elementos, 
mas a estrutura, pois, com a mudança de lugar, modificam-se as 
determinações” (Domingues, 1987, p. 3). 

A dialética materialista atenta para a estrutura das ob-
jetivações e para as condições específicas de seu devir. Isso per-
mite entender porque um mesmo objeto ou categoria pode so-
frer alterações formais ao longo de seu movimento expositivo; 

a posição ocupada numa determinada estrutura social altera a 
forma de sua apresentação fenomênica. É o que se observa com 
as categorias valor, mais-valor, taxa de mais-valor, lucro, taxa de 
lucro, taxa média de lucro, preço de custo, preço de produção, 
preço de mercado etc.

Na intelecção positivo-negativa da forma mercadoria se 
acha o processo de transpassamento de uma esfera para a outra; 
uma nova forma emerge como forma antitética em relação ao 
estágio precedente. Doravante, brota uma nova forma em que 
nem o primeiro nem o segundo prevalecem, mas sim uma cons-
telação de formas “que pertence a ambos ao mesmo tempo e 
na mesma relação” (Benoit, 2009, p. 2). É o que acontece, por 
exemplo, com a forma fetichizada da mercadoria: esta não brota 
nem do valor de uso nem do valor de troca, mas da própria re-
lação, ou seja, da forma mesma que constitui a mercadoria, que 
independe da subjetividade humana. 

A exposição dialética como crítica da economia política 
tem uma natureza revolucionária, porque tem como premissa 
apresentar uma alternativa ao estado de mistificação e fetichiza-
ção que perpassa a sociedade regida pelo capital. A força antité-
tica ao capital não emana de nenhum expediente transcenden-
te ou de qualquer espécie de força metafísica, mas das aporias 
instaladas no interior da própria forma como o valor parece se 
autoproduzir. A dialética não vem de fora do objeto socialmente 
constituído, mas emana do próprio movimento do real. 

A tentativa de eternização e naturalização do sistema do 
capital e todo seu amálgama de mistificações levam Marx (2013, 
p. 93) a fustigar as novas personificações do capital: “há de in-
culcar a dialética até mesmo nos parvenus [novos-ricos] do novo 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

96 97

Sacro Império Prussiano-Germânico” 17. Queira-se ou não, na 
“crise geral” a dialética acaba penetrando na cabeça das classes 
dominantes por uma imposição das condições objetivas, devido 
às próprias contradições e limites imanentes do sistema do capi-
tal, que tendem a intensificar-se.

Essas contradições ampliam-se de tal maneira que ele 
culmina por entrar em contradição consigo mesmo, revelando 
seus limites como limites absolutos. É pela mediação da dialé-
tica, enquanto espécie de método oculto, que se torna possível 
entender os limites do capital e como esses limites podem se 
revelar como limites absolutos, numa analogia com a “ideia” he-
geliana, e ainda, como suas contradições se tornam impossíveis 
de qualquer espécie de reconciliação. 

1.4 O capital como chave heurística da dialética mar-
xiana

Em O capital, Marx (2013) reconhece que na exposição 
da teoria do valor “coqueteou aqui e ali”, “flertou” e “namorou” 
com Hegel. Entretanto, nota-se que na referida obra ele procu-
rou não abusar da paciência do leitor, revelando a peculiaridade 
de seu método de investigação e de seu método de exposição. Há 

17  Escreve Marx (2013, p. 130, grifo nosso): “O movimento da sociedade 
capitalista, repleto de contradições, revela-se ao burguês prático, de modo 
mais contundente, nas vicissitudes do ciclo periódico que a indústria mo-
derna perfaz e em seu ponto culminante: a crise geral. Esta já se aproxima 
novamente, embora ainda se encontre em seus estágios iniciais e, graças à 
ubiquidade de seu cenário e à intensidade de seus efeitos, há de inculcar a 
dialética até mesmo nos parvenus [novos ricos] do novo Sacro Império Pru-
ssiano-Germânico”. 

uma presença menor das questões relativas ao método e aos pro-
cedimentos hegelianos do que nos Grundrisse18 e nos manuscritos 
preparatórios de O capital. 

Numa carta a Engels, de 1º de fevereiro de 1858, Marx 
critica a ingenuidade teórica da Lassalle ao pretender “expor a 
economia política hegelianamente”, aplicando diretamente a ló-
gica hegeliana aos conceitos econômicos. Escreve Marx (apud 
Müller, 2010, p. 9): “Ele tomará conhecimento, para seu pró-
prio dano, que é uma coisa totalmente diferente conduzir uma 
ciência, através da crítica, ao ponto em que ela pode ser exposta 
dialeticamente, e aplicar um sistema da lógica abstrato e acabado 
a pressentimentos de um tal sistema”.

O “flerte” reconhecido com a dialética hegeliana não 
deve ser traduzido em termos de uma determinação mecanicista 

18 Marx é bem mais preciso acerca da peculiaridade de seu método de in-
vestigação nos Grundrisse, diferentemente do que acontece em O capital. Es-
creve Reichelt (2013, p. 11): “..., logo depois da publicação do escrito Para a 
crítica da economia política, no ano de 1859, Marx escreveu a Engels, dizendo 
que a continuação será “muito mais popular e o método mais bem escondido 
do que na Parte I” (III.3/49). Ou seja, Marx não facilitou a coisa para os 
seus leitores: por um lado, ele apresenta uma obra com um nível elevado de 
exigência científica; por outro lado, ele ‘esconde’ justamente o método pelo 
qual se define sua cientificidade. Gerd Göhler já constatou que a dialética 
sofreu ‘redução’ em O capital, e de fato é possível provar que, já na segunda 
edição de O capital, Marx simplesmente riscou passagens metodológicas es-
senciais para a compreensão do seu procedimento. Razões, amplitude e sig-
nificado dessa ‘redução’ ainda não foram esclarecidos. Porém, se quisermos 
investigá-la e reconstruir o método, evidentemente é preciso ater-se aos 
escritos em que ele se apresenta, por assim dizer, ‘não escondido’, a saber, 
nos trabalhos diretamente preparatórios para O capital, ou seja, sobretudo 
no assim chamado Rascunho de O capital e no Texto original do escrito Para 
a crítica da economia política”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

98 99

entre a dialética hegeliana e a dialética marxiana, pois inexiste 
qualquer perspectiva de evolução linear de uma para a outra19. 
A dialética marxiana não está assentada em pressupostos lógicos 
nem tem como programa superar a lógica tradicional e a lógi-
ca hegeliana, uma vez que a dialética marxiana está conectada 
à práxis social, ao entendimento da estrutura e da anatomia de 
objetos sociais em seu devir. 

Por isso que, acertadamente, Lenin (2011, p. 2011, gri-
fos nossos) afirma no encerramento de seus Cadernos sobre a dialé-
tica de Hegel: 

Se Marx não nos deixou a Lógica (com L 
maiúsculo), deixou-nos a lógica de O capital 
– e seria conveniente utilizar a fundo esta ob-
servação para o problema aqui discutido. Em O 
capital, são aplicados a uma ciência a lógica, a 
dialética e a teoria do conhecimento (não são 
necessárias três palavras: é a mesma coisa) de 
um materialismo que recolheu tudo o que há 
de precioso em Hegel e que o fez avançar. 

Para Lukács (2012), é com Lenin que se inicia a verda-
deira compreensão da inversão operada por Marx na dialética 
hegeliana. Essa reviravolta não se dá no plano lógico ou epis-
temológico, mas no plano ontológico. Lukács (2012, p. 209) 
afirma que Marx “não acolhe a unidade estabelecida no trecho 

19  Na fase de constituição dos manuscritos que conduzem ao projeto defi-
nitivo que resultou em O capital, Marx declaradamente afirma que aqui e ali 
flertou com a filosofia hegeliana, especificamente, releu a Ciência da lógica de 
Hegel. Esse flerte é visível em distintas partes dos Grundrisse. 

citado de Lenin, que ele não apenas distingue nitidamente entre 
si a ontologia e a teoria do conhecimento, mas vê na ausência 
dessa distinção uma das fontes da ilusão idealista de Hegel”. É 
preciso recordar que Marx nunca aplicou a dialética ao entendi-
mento dos fenômenos naturais, como Hegel e Engels (Dialética 
da natureza e Anti-Dühring); sua atenção sempre esteve voltada ao 
entendimento dos fenômenos sociais promovidos pelo modo de 
produção capitalista. 

As categorias materialismo histórico e materialismo 
dialético não emergem da lavra marxiana, mas são subproduto 
de uma interpretação que se generalizou no interior do mar-
xismo vulgar, em que Engels acabou desempenhando um papel 
importante20. As leis que regem a dialética não são similares às 
existentes na natureza, pois inexiste qualquer espécie de deter-
minismo na história. Ao contrário dos apologetas da ordem do-
minante que tentam naturalizar o sistema do capital, Marx parte 
da compreensão de que as contradições internas que forjam as 
sociedades de classes são elementos que podem levar ao seu co-
lapso e à sua superação. Não existe lei férrea na história, muito 
menos é possível afirmar que as sociedades pretéritas tenham 
sido forjadas para atender ao processo de constituição do modo 

20 Escreve Benoit (2009, p. 3): “Em nenhum momento, Marx desenvolveu 
uma filosofia das ciências da natureza ou uma teoria dialética sobre a maté-
ria, pois jamais apareceu, entre as preocupações de Marx, a criação de um 
sistema de mundo, que seria um chamado ‘materialismo dialético’, como 
desenvolvimento modificado do materialismo mecanicista. Foram, sem dú-
vidas, os setores mais dogmáticos do marxismo que consagraram essa divi-
são da teoria marxista em materialismo histórico (ou ciência marxista da 
história) e materialismo dialético (ou filosofia marxista que se apoiaria nas 
ciências existentes e procuraria pensar e organizar epistemologicamente as 
diversas ciências de um ponto de vista dialético)”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

100 101

de produção capitalista (Marx, 2011).
Marx se afasta completamente da ideia de uma dialéti-

ca na natureza e da amálgama que acabou constituindo o mar-
xismo vulgar como uma interpretação positivista e mecanicista 
da realidade, em que as formulações da sociedade são aplicadas 
à natureza e vice-versa. A “inversão” marxiana implica uma du-
pla ruptura tanto relacionada ao sistema quanto ao método. O 
método dialético hegeliano está contaminado pela estrutura dos 
conceitos e das categorias especulativas, pois “todo método su-
põe uma teoria dos objetos” (Domingues, 1980, p. 2). Marx pre-
cisava desvincular completamente sua dialética dos pressupostos 
metafísicos e idealistas sofridos nas mãos de Hegel, para assim 
se apropriar de seu “núcleo racional” em meio ao seu “invólucro 
místico”. Era preciso desvirá-la ou tomá-la pelo “avesso”. 

A dialética precisava ser destituída de seu invólucro mís-
tico para servir como um método de exposição da natureza do 
capital, enquanto ser socialmente plasmado em contradições 
e inversões. A dialética é o método fundamental da crítica da 
ciência burguesa denominada economia política pelo fato de 
mistificar as categorias essenciais que constituem o capital. A 
dialética hegeliana não se configura como uma espécie de caixa 
de ferramentas para a constituição da dialética marxiana, mas 
se inscreve de forma paradigmática, antecipando algumas das 
estruturas racionais que aprenderiam a forma de ser do capital 
(Müller, 2010, p. 8). 

Entre suas estruturas racionais destaca-se: 1) o movi-
mento de exteriorização e interiorização, vital para entender a 
teoria do valor; 2) a noção do capital como sujeito autônomo; 
3) o estatuto da contradição e o papel das determinações de re-

flexão que perpassam a relação entre capital e trabalho. Marx 
“viu antecipadas em certas relações conceituais da Ciência da Ló-
gica estruturas econômicas que seu diagnóstico do capitalismo 
já reconhecera como determinantes da ‘anatomia da sociedade 
burguesa’” (Müller, 2010, p. 8).

Marx não estava interessado em apreender o movimento 
conceitual das determinações que constituem o saber absoluto 
expresso na Ciência da lógica à moda hegeliana, mas em capturar 
as determinações objetivas do movimento fenomênico de uma 
aparência que tem como pressuposto esconder reiteradamente 
sua essencialidade. O problema da alienação não se dava simples-
mente na esfera da consciência, mas na própria forma de ser do 
objeto investigado. A dialética se configurava tanto em seu mo-
vimento interno-externo quanto no processo de exposição das 
verdades não reveladas e encobertas desse objeto, que assumem 
a forma mistificada de sujeito absoluto e demiurgo de si mes-
mo. O método de investigação da anatomia do desenvolvimento 
do sistema do capital deve encontrar um método de exposição 
correspondente21. 

Na juventude, Marx havia criticado Hegel pela inversão 
operada entre o lógico e o real, uma vez que erigia o conceito 
como o que subsistia de mais real e verdadeiro. No contexto 

21  Escreve Müller (2010, p. 3): “Por isso o desenvolvimento conceitual do 
capital em geral, no método dialético, não engendra o capital no sentido em 
que o conceito hegeliano se autodetermina criando a esfera de sua realização 
e manifestação, mas ele é, primeiro, a condição de compreensão adequada 
do devir histórico do capital e da sua constituição em totalidade, e segundo, 
ele pretende ser apenas, isto é, tão só e cabalmente, a exposição das articula-
ções sistemáticas de todas as relações econômicas que se implicam recipro-
camente numa sociedade submetida à dominação do capital”. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

102 103

da análise minuciosa do sistema do capital, não se trata mais de 
uma mera denúncia contra a representação invertida da realida-
de apresentada pela filosofia idealista. Não se refere a uma crítica 
ao “misticismo lógico”, pois não versa mais sobre a denúncia da 
consciência invertida da realidade. 

O problema agora é mais complexo: trata-se de elucidar 
o fundamento do mundo realmente invertido, e não aparente-
mente invertido, da filosofia especulativa (Miguel, 2015), de um 
mundo realmente desfigurado nas suas formas aparentes e nas 
suas estruturas fundamentais. A inversão não subsiste simples-
mente na consciência, pois não se trata de uma mera ilusão de 
óptica, mas de um problema efetivo, e não um problema lógico 
ou epistemológico. Este é o aspecto nodal que precisa ser salien-
tado quando se afirma que a dialética marxiana representa uma 
inversão da dialética hegeliana. 

A inversão da dialética hegeliana implica uma crítica à 
ciência burguesa constituída pela economia política; esta acaba 
apresentando o mundo de maneira invertida, sendo incapaz de 
desmistificar a realidade porque está totalmente comprometida 
com o projeto de eternização do sistema do capital. Marx se 
apropria da dialética hegeliana e da economia política para elevar 
tanto uma quanto a outra a um patamar distinto; ele opera uma 
verdadeira superação de cada uma das manifestações teóricas 
mais elevadas produzidas pela burguesia em sua fase revolucio-
nária, pois seu ponto de partida não era a defesa do capital, mas 
a contraposição radical ao referido sistema sob bases científicas, 
e não utópicas. 

O método de Marx é oposto ao método hegeliano. Para 
ele, a ideia não se constitui numa espécie de “sujeito autônomo” 

e muito menos o capital se plasma como “demiurgo do proces-
so efetivo”. Isso que Hegel denomina de absoluto, sujeito autô-
nomo, demiurgo do mundo, não passa de uma mistificação; da 
mesma maneira, todo desiderato da economia política acerca do 
capital. Para Marx (2013, p. 129), “o ideal não é mais do que o 
material, transposto e traduzido na cabeça do homem”. 

Ele faz questão de afastar-se da perspectiva invertida do 
método hegeliano e também da compreensão invertida da rea-
lidade apresentada pela economia política. Há uma relação de 
reciprocidade entre ambas as formas de inversão. É possível di-
zer que o projeto da crítica da filosofia hegeliana afirmado na 
juventude encontra sua plena efetivação no projeto da crítica da 
economia política defendido na maturidade. 

A “ideia” como o “sujeito autônomo” hegeliano não pas-
sa de uma expressão da mistificação que constitui o capital. Na 
Ciência da lógica, a ideia se plasma como autorrealização e autode-
terminação mediante sua articulação com as formas precedentes 
do ser e da essência. Em cada uma dessas etapas já estava prefigu-
rada a sua razão de ser; ela é o resultado que já está pressuposto 
no começo. A exposição revela as determinações progressivas 
do pensamento puro. Em O capital, Marx perfaz um caminho 
aparente, que a exposição das relações sociais que constituem a 
materialidade da produção do ponto de vista abstrato-concreto 
em seu devir logra reconstituir.

A necessidade do método dialético se deve à ausência de 
identidade entre aparência e essência, pois a natureza do capital 
transcende as camadas postas pela imediaticidade. A concretude 
do sistema do capital não se revela na imediaticidade cotidiana; 
particularmente, na esfera da circulação de mercadorias e pelo 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

104 105

movimento dos preços. Pela mediação da dialética, é preciso 
superar as idiossincrasias das categorias que perfazem o mundo 
mistificado da circulação. 

A manifestação da natureza ontológica do capital des-
vela a necessidade de considerar a mercadoria pela elucidação 
da forma do trabalho que lhe serve de fundamentação. Assim, 
pela mediação das determinações mais puras, simples, abstratas 
e aparentes da produção capitalista (mercadoria, valor, dinheiro, 
circulação), é possível alcançar as camadas mais elevadas e mais 
plenas de determinações e penetrar nas camadas concretas das 
relações tais como aparecem na superfície da sociedade para os 
agentes econômicos.

Somente pela exposição do mundo da produção, par-
ticularmente do processo de explanação da categoria do valor 
concentrada na forma sui generis de mercadoria, denominada for-
ça de trabalho, é possível revelar como ocorre uma sucessão de 
outras categorias como mais-valor (tempo de trabalho exceden-
te e necessário, mais-valia absoluta e relativa etc.). A elucidação 
do processo de trabalho como processo de valoração fornece a 
chave para o entendimento da complexidade da teoria do valor 
e de como nela está contido o mais-valor e todo o processo de 
acumulação ampliada de capitais. Pela mediação da lei do valor 
pode-se explicar a relação de contraposição entre taxa de mais-
-valor e taxa de lucro, mais-valor e juros, taxa de mais-valor e 
renda.

Segundo Marx, é necessário realizar a tarefa de expo-
sição da “dialética real” do capital para a classe trabalhadora na 
perspectiva de armar esta classe na luta contra o capital e sua 
estrutura poderosa de comando sobre o trabalho. Essa tarefa se 

coloca como urgente porque inexiste consciência do papel da 
“dialética real” não somente no interior dos proprietários dos 
meios de produção, mas também da própria classe trabalhadora 
acerca dos processos de fetichização e mistificação que perfazem 
o capital. 

O capital aparece como processo de autovalorização de 
si mesmo que mimetiza a natureza do absoluto hegeliano, en-
quanto coroamento da identidade sujeito e objeto ou do proces-
so de constituição do trabalho morto sem nenhuma articulação 
com o trabalho vivo. O processo de dominação orquestrado pelo 
capital tem analogia com a ideia hegeliana, enquanto forma de 
dominação avassaladora da sociedade e da natureza, que tudo su-
bordina aos seus imperativos de comando e controle. 

No movimento de inversão da dialética hegeliana, Marx 
consegue apreender seu “núcleo racional” em meio ao invólucro 
místico, quando revela com minúcias a forma como o capital 
comparece (como um pseudossujeito), com suas distintas per-
sonificações, que parece se constituir a partir de si mesmo como 
a ideia hegeliana. Na metafisica da identidade sujeito e objeto 
hegeliana esconde-se a metafísica da autonomia e da autossufi-
ciência do capital. Daí subsistir certa analogia entre as formas 
de constituição do capital e as formas de constituição da ideia do 
conceito que engendra a si mesmo na Ciência da lógica. No fundo, 
a filosofia especulativa do sistema hegeliano e sua dialética não 
passam de uma expressão da condição mistificada da sociedade 
burguesa, com sua crença incomensurável no poder do conheci-
mento e da razão. 

A inversão marxiana da dialética hegeliana representa 
não somente uma crítica à filosofia do espírito absoluto, mas a 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

106 107

crítica radical ao processo de fetichização e mistificação pode-
rosamente constituído pelo capital. É necessário romper o véu 
do misticismo que permeia a imediatez reificada, com suas for-
mas fetichistas e reificadas das objetivações e exteriorizações, 
e revelar claramente sua natureza material. Assim será possível 
transcender e superar todo o entendimento místico e sobrena-
tural das categorias econômicas pletoras do modo de produção 
capitalista. 

A negatividade da realidade não pode ser hipostasiada 
como produto da intervenção metafisica, mas do jogo de for-
ças das classes sociais em disputa. A negatividade não pode ser 
apreendida separadamente do movimento ontológico da par-
ticularidade histórica das contradições que forjam a sociedade 
burguesa. Isso implica que a negatividade que matiza as contra-
dições desta dialética é a negatividade determinada das relações 
entre classes antagônicas. 

Desse modo, a negatividade perpassa toda a prática social 
que estabelece as bases para a superação da negatividade forjada 
historicamente e que tem como fundamento a forma de orga-
nização do trabalho. Isso desvela a possibilidade da negação da 
negatividade dada socialmente. O capital, por exemplo, é uma 
totalidade negativa, pois as forças produtivas são plasmadas na 
perspectiva de negar efetividade ao desenvolvimento positivo do 
gênero humano. 

Para examinar a relação de reciprocidade das categorias, 
Marx escreve O capital para revelar sua natureza fetichizada e 
mistificada. O fundamento do modo de produção capitalista não 
se inscreve na esfera da circulação de mercadorias, mas se cons-
titui na esfera da produção. A investigação do núcleo racional 

das determinações mais imediatas e aparentes, mais simples 
e abstratas da produção serve de prólogo para a apreensão e 
exposição das formas mais ricas de determinação. As formas 
mais abstratas de configuração das categorias concernentes ao 
capital produtivo medeiam a elucidação e a exposição das cate-
gorias mais complexas que forjam a pluralidade de capitais. 

Para isso, Marx constitui o projeto que resulta nos três 
livros de O capital. Neste projeto, a forma da aparência inerente 
a cada uma das categorias modais do sistema do capital precisa 
ser investigada e devidamente exposta. A dificuldade e a com-
plexidade de elucidação das categorias se revelam tanto na sua 
forma quanto na sua essência. Há uma forma mistificada na pró-
pria essência do capital, da mercadoria e do dinheiro. Isso não 
implica que ao apontar que o valor se apresenta como força pro-
pulsora fundamental para plasmar o capital como uma espécie 
de sujeito automático, do valor que se autovaloriza, Marx afirme 
que o capital seja um sistema eterno e imutável. Pelo contrário, 
ele desenvolve uma intelecção completamente negativa acerca 
dessas proposições. Na verdade, essa é a forma como a economia 
política se constitui; a economia política se forja como uma ciên-
cia conflui para as posições que mistificam o sistema do capital, 
e não para revelar sua verdadeira essencialidade. 

O projeto de inversão da dialética hegeliana tem seu es-
paço de irradiação consistente na forma da investigação e da ex-
posição das categorias decisivas que constituem O capital. Nela, 
observa-se como a dialética se inscreve como método oculto 
que desvela singelamente os movimentos internos e as conexões 
internas das categorias pletoras do capital, fazendo o caminho 
das categorias mais simples para as categorias mais complexas, 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

108 109

operando o movimento do abstrato para o concreto. Essa pers-
pectiva de modo algum ocorre de maneira estranha ao construto 
de uma teoria da revolução socialista. Isso implica que ela está 
conectada a uma compreensão da história em que o capital não 
se apresenta como uma entidade onipotente. 

A capacidade marxiana de transitar no reino das cate-
gorias filosóficas e econômicas permitiu superar completamen-
te as idiossincrasias da ciência burguesa e dos representantes da 
economia burguesa, conferindo um estatuto distinto ao modo 
de apreensão do sistema fundado na acumulação de trabalho ex-
cedente. Ao redigir O capital, Marx não pretendia compor um 
tratado convencional de economia, reproduzindo a tradição 
burguesa; sua pretensão era bem mais ambiciosa: tratava-se de 
constituir uma obra científica e ao mesmo tempo revolucioná-
ria (BENOIT, 1996), uma obra que esquadrinhasse e desvelasse 
completamente o fetiche e a mistificação do capital. 

O principal propósito da escrita marxiana era não so-
mente desvelar o amontoado de fetichizações que perpassa o sis-
tema do capital nas esferas da consciência individual, mas fazer 
avançar a consciência de classe para si do proletariado e, deste 
modo, lançar abaixo o edifício social assentado no trabalho abs-
trato e na apropriação incessante de mais-valor. 

CAPÍTULO II

A MISTIFICAÇÃO DA FORMA VALOR E O FE-

TICHE DA MERCADORIA E DO DINHEIRO

O dinheiro tem agora amor no corpo.

(Marx, 2017, p. 473)

A apreensão do capital não pode se circunscrever à es-
fera da aparência, uma vez que ela faz parte da totalidade e que 
inexiste essência sem aparência. Ademais, não se pode descon-
siderar a essencialidade naquilo que aparece na objetividade. É 
preciso entender a relação dialética entre aparência e essência, 
entre forma e conteúdo, superando as mistificações que se sus-
tentam exclusivamente na primazia da imediaticidade do mundo 
fenomênico. Cumpre capturar devidamente o movimento do ser 
no aparecer, pois a aparência (mistificada e fetichizada) se cons-
titui como mera configuração da parte da estrutura daquilo que 
realmente é. 

A transcendência da dialética da esfera filosófica para a 
esfera econômica, sob Marx, permite a apropriação do movi-
mento reflexivo entre aparência e essência, entre forma e con-
teúdo, entre mundo sensível e mundo suprassensível, entre o 
mundo abstrato e o mundo concreto. A exposição histórico-on-
tológica das categorias econômicas ocorre pelo movimento pro-
gressivo e regressivo da contradição, que tem na mercadoria sua 
terra pátria de manifestação da força pletora da mistificação e 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

110 111

fetichização constituinte do capital. 
Marx (2013; 2014; 2017) parte do entendimento da ne-

cessidade radical de superar as formas fantasmagóricas que per-
passam a mercadoria, para elucidar o fetiche do dinheiro e do 
capital. Daí a necessidade de transcender radicalmente o fetiche 
da mercadoria para apreender o núcleo essencial do fetiche do 
capital.  

Na seção primeira do livro primeiro de O capital, deno-
minada “Mercadoria e dinheiro” (Ware und Geld), Marx (2013) 
analisa a mercantilização geral realizada pelo modo de produção 
capitalista. E o capital somente aparecerá efetivamente quando 
todas as condições para a sua emergência estarão estabelecidas, 
o que acontece somente no quarto capítulo da referida obra. Ele 
deve brotar somente quando a força de trabalho como mercado-
ria está claramente posta. Assim, Marx inicia sua investigação da 
forma de manifestação da riqueza no modo de produção capita-
lista como uma “‘enorme coleção de mercadorias’, e a mercado-
ria individual como sua forma elementar” (Marx , 2013, p. 113), 
porque essa forma de riqueza pode crescer até os céus, podendo 
se apresentar de maneira não somente sensível, mas também de 
forma suprassensível. Ele principia pela exposição das determi-
nações mais simples e abstratas do capital na esfera da circulação 
simples das mercadorias, a partir da revelação das contradições 
da forma mercadoria e do dinheiro é possível revelar as contra-
dições que forjam o capital como valor que se valoriza. 

O livro primeiro está organizado em sete seções, elas 
estão discriminadas do seguinte modo: 1) Mercadoria e Dinhei-
ro; 2) A transformação do dinheiro em capital; 3) Produção da 
mais-valia absoluta; 4) Produção da mais-valia relativa; 5) Produ-

ção da mais-valia absoluta e relativa; 6) O salário; 7) O proces-
so de acumulação do capital. Nas referidas seções, Marx (2013) 
apresenta uma exposição do capital em sua forma mais abstrata, 
ou seja, ele trata do capital na forma do capital industrial (livro 
primeiro) e não das diferentes formas concretas como o capi-
tal se apresenta na superfície da sociedade (livro terceiro). Para 
facilitar a compreensão do fundamento ontológico do capital, 
Marx parte das formas mais simples na direção das formas mais 
complexas (livro terceiro).

2.1 Fetiche da mercadoria: relação entre forma e con-
teúdo 

A análise da forma pura ou abstrata do capital em geral, 
como capital produtivo ou industrial, encontra seu coroamento 
na concretude da pluralidade dos capitais que envolve o modo 
de produção capitalista. Esse processo não ocorre de maneira 
uniforme e simétrica, mas é perpassado pela diferenciação e pela 
concorrência. Esta conduz aos monopólios, que não desprezam 
de modo alguma a diferenciação e a contradição internamente. 
Assim, a negação e a afirmação estão colocadas no coração do 
próprio capital como uma espécie de reconfiguração do espírito 
absoluto hegeliano. 

O esclarecimento da natureza movente e movida da for-
ma mercadoria, como algo que parece emergir de si mesma, é 
um ponto de inflexão para entender o fetiche do capital (Kapital-
fetisch); nesse caso, não se trata da apropriação idealista do mun-
do como unidade sujeito e objeto, que subsiste em si mesma, as-
sim como em Hegel. A análise marxiana se volta ao movimento 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

112 113

imediato e abstrato do capital para capturar sua essencialidade 
concreta, quer dizer, como ele consegue assegurar sua natureza 
fetichizada e seu caráter mistificador nas vicissitudes de suas for-
mas, nas quais busca abolir todas as suas diferenças e gera novas 
contradições. 

Apesar de o livro primeiro ser dedicado à produção, ele 
começa se referindo ao processo de circulação simples de mer-
cadorias, enquanto manifestação da unidade fundamental que 
constitui o capital22. Em O capital, Marx afirma que “a forma 
fenomenal [Erscheinungsform] e a essência” do sistema da econo-
mia burguesa jamais coincidem imediatamente; pelo contrário, 
“em sua manifestação, as coisas se apresentam frequentemente 
invertidas”. 

Escreve Höfig (2015, p. 2): 

Em função da aparência necessária de naturali-
dade do capital, e da falsidade dessa aparência, 
o sistema da economia burguesa só pode ser 
apresentado de modo racional se o for criti-
camente, ou seja, se sua exposição conceitual 
for também a exposição de seus pressupostos, 
a revelação da unilateralidade de suas determi-
nações e, portanto, também a demonstração de 
seus limites. 

22 O centro da análise marxiana é o modo de produção capitalista na sua 
forma mais desenvolvida, ou seja, é o modo de produção clássico, em que 
a Inglaterra serve fundamentação e base do desenvolvimento das relações 
capitalistas para as demais nações. Somente no modo de produção capitalista 
é possível encontrar devidamente manifesta as categorias mercadoria, valor 
de troca, mais-valor relativo, subsunção real, capital industrial etc. (Marx, 
2013; 2011). 

O projeto marxiano tem como escopo desmistificar a 
função da aparência niveladora de naturalização do mundo das 
mercadorias e como essa aparência consiste numa mistificação 
que não emana do intelecto humano, mas do próprio movimen-
to da matéria. Ao apanhar o núcleo racional da dialética hegelia-
na, Marx opera a crítica radical do sistema fetichista da mercado-
ria, do dinheiro e do capital, mediante uma exposição científica, 
revelando tanto as suas determinações quanto as barreiras que 
derivam dele mesmo. 

Marx começa a exposição conceitual da revelação dos 
determinantes internos do capital pela mediação da investiga-
ção da forma, do conteúdo e da matéria que engendra o ser da 
mercadoria que se plasma pela tentativa da forma não somente 
se afastar de seu conteúdo material, mas se desprender paulati-
namente de sua matéria e parecer forjada a partir de si mesma. 

Na filosofia platônica, o fundamento de todas as coisas 
subsiste no mundo das formas geométricas; na filosofia hegelia-
na, o fundamento de todas as coisas subsiste na ideia, enquanto 
espécie de causa sui aristotélica. Na filosofia platônica, a forma 
constitui-se como a essência de todo o mundo material; a apa-
rência não passa de uma configuração estereotipada da forma, 
enquanto lócus privilegiado de manifestação do eidos das coisas. 
É na forma que se revela a substância e o fundamento do mun-
do sensível. A verdade do mundo sensível subsiste no mundo 
suprassensível. No entanto, Hegel (1992, p. 30) apresenta um 
tratamento diferenciado para a relação entre forma e essência: 

Uma vez que foi enunciada a igualdade da for-
ma com a essência, por isso mesmo é um enga-
no acreditar que o conhecimento pode se con-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

114 115

tentar com o Em-si ou a essência, e dispensar a 
forma – como se o princípio absoluto da intui-
ção absoluta pudesse tomar supérfluos a atua-
lização progressiva da essência a si mesma, não 
se pode apreender e exprimir a essência ape-
nas, isto é, como substância imediata ou pura 
auto-intuição do divino. Deve-se exprimir-se 
igualmente como forma e em toda a riqueza da 
forma desenvolvida, pois só assim a essência é 
captada e expressa como algo efetivo.

É fundamental transcender a perspectiva imediata que 
considera a forma como mera expressão aparente das coisas e 
o conteúdo como a sua essencialidade; desse modo, a forma 
é traduzida simplesmente como a aparência e o conteúdo se 
expressa como a sua essência. Essa posição que prevalece na 
esfera do mundo prosaico desconsidera a tradição metafísica. 
Para Platão, a forma se configurava como a verdadeira efetivi-
dade do mundo sensível. O mundo das formas geométricas e o 
mundo das ideias se constituíam como referentes para o mundo 
sensível. Para Hegel, uma essência que não reconheça sua arti-
culação com a forma não passa de uma essência destituída de 
conteúdo e vazia. A apreensão da essência somente é possível 
pela mediação da forma, em que a essência se materializa como 
forma. A forma é uma espécie de materialização da essência: sua 
substância23 ou substrato essencial.

23 Para Lukács (2012, p. 340-341): “A substância, enquanto princípio on-
tológico da permanência na mudança, decerto perdeu seu velho sentido de 
antítese excludente em face do devir, mas obteve uma validade nova e mais 
profunda, já que o persistente é entendido como aquilo que continua a se 
manter, a se explicitar, a se renovar nos complexos reais da realidade, na 

Há uma distinção entre forma e conteúdo que trans-
cende a apreensão comum. Marx retrata a forma em distintos 
níveis de abstrações. O saco de farinha numa sociedade feudal 
tem a forma social de dízimo. O mesmo conteúdo material tem 
formas diversificadas em contextos sociais diferentes. O valor 
é a forma específica de objetivação dos produtos no modo de 
produção capitalista. O valor de uso é o conteúdo material ou o 
elemento que comporta a forma valor. Os valores de uso cons-
tituem o conteúdo material da riqueza independentemente da 
forma social desta. 

Na forma de sociedade capitalista, os valores de uso são 
portadores materiais do valor de troca ou do valor. O movi-
mento de exteriorização do valor tem como objetivo mistificar 
e obliterar sua articulação com o valor de uso enquanto forma 
fundamental de constituição do conteúdo da riqueza material. 
Assim, a forma prevalece sobre o conteúdo, fazendo-o desapare-
cer no seu interior. 

A forma que serve para caracterizar a riqueza do modo 
de produção capitalista desaparece quando se estabelece uma 
analogia com as formas de organização da produção nas socie-
dades precedentes (Marx, 2013). O mundo fantasmagórico do 
reino das mercadorias some totalmente quando se observam as 
relações sociais que predominavam nas sociedades não capitalis-
tas, pois nelas a forma da organização da produção material de-
terminava o conteúdo dessas sociedades. Daí ser preciso inves-
tigar a forma subjacente que predomina no modo de produção 
capitalista, porquanto a aparência não revela a sua essencialidade, 

medida em que a continuidade como forma interna do movimento do com-
plexo transforma a persistência abstrato-estática numa persistência concreta 
no interior do devir”. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

116 117

mas a mistifica e a encobre. 
É importante considerar que, primeiro, a relação 

entre aparência e essência no reino natural não se configura 
da mesma maneira que no mundo social, pois a existência dos 
objetos naturais independe da consciência humana acerca de sua 
essencialidade. Segundo, nem sempre a aparência é enganosa, 
isso vai depender da peculiaridade do objeto investigado. Tercei-
ro, a aparência do objeto pode aparecer como enganosa, porque 
a própria natureza do objeto é assim, ou seja, não resulta da in-
capacidade da subjetividade humana. 

Para Monfardini (2011, p. 5), a relação entre aparência e 
essência na esfera do mundo natural é assimétrica, pois apesar de 
a aparência depender da essência, ela “independe de suas formas 
de manifestação”; já no mundo social, a relação entre essência e 
aparência é simétrica, “visto que existe uma interdependência 
existencial e uma dupla direção de causalidade entre as duas”.

A apreensão enganosa do objeto na esfera natural é dis-
tinta da peculiaridade do próprio objeto. Uma coisa é o sujeito 
não apreender a essência do objeto por um déficit do entendi-
mento humano ou pelo fato de as forças produtivas não esta-
rem suficientemente desenvolvidas; outra coisa é o sujeito não 
apreender a natureza do objeto porque ela tem mecanismos so-
fisticados que tendem a esconder sua essencialidade. Nesse caso, 
a ciência é imperativa para elucidar a essencialidade dos fenôme-
nos mistificados, pois a apreensão equivocada do mundo social 
tem profundas consequências sobre a existência dos indivíduos, 
muito mais quando a forma de ser da sociedade plasma-se numa 
malha complexa de fetichizações e reificações.

Ao contrário do mundo natural, o modo de produção ca-

pitalista está enredado numa teia de formas mistificadas da apa-
rência na objetividade e não da mera aparência de objetividade 
para a consciência. A aparência mistificada do capital não é uma 
elucubração do intelecto; sua forma aparente é real e tão real 
quanto a sua essência, a diferença é que a aparência se assenta na 
mistificação enquanto a essência assegura sua revelação. Somente 
pela penetração na intimidade dos processos de objetivação e 
exteriorização será possível apreender a sua essencialidade. 

A superação da disjunção estabelecida entre aparência e 
essência na sociedade burguesa, forjada para a produção de valor 
que se valoriza, torna-se imprescindível para a concepção mar-
xiana. Nesse processo, a perspectiva dialética desempenha um 
papel essencial na elucidação do caráter fetichista da mercadoria 
(Fetischcharakter der Ware), que desponta como mediação funda-
mental para entender a fundamentação fetichista das formas di-
nheiro e capital. 

O conceito abstrato de mercadoria (Ware), como a ca-
tegoria mais simples, não significa que seja carente de determi-
nações. Ela é a forma mais abstrata e mais simples de determi-
nações, pois constitui a forma elementar da riqueza no modo 
de produção capitalista. Nessa categoria mais abstrata subsiste 
um feixe de determinações imanentes que permanecem veladas. 
Fernandes (2018, p. 89) considera que o primeiro capítulo d’O 
capital é “o mais abstrato de todos, porque é o começo absoluto, 
pois a partir do estudo do valor da mercadoria, enquanto repre-
sentante da riqueza da sociedade capitalista, Marx chega ao valor 
da mercadoria enquanto produto do trabalho”. 

No modo de produção capitalista, as “formas que ro-
tulam os produtos do trabalho como mercadorias já possuem a 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

118 119

solidez de formas naturais da vida social antes que os homens 
procurem esclarecer-se não sobre o caráter histórico dessas for-
mas – que eles, antes, já consideram imutáveis –, mas sobre seu 
conteúdo” (Marx, 2013, p. 144, grifo nosso). Para onde quer 
que o indivíduo se movimente, ele se confronta com a mercado-
ria, como se esta fosse dotada de um estatuto natural. Ela parece 
possuir a solidez de uma entidade natural, a despeito de ser um 
produto social e resultado do trabalho humano, ou seja, uma for-
ma aparentemente autônoma e imutável. A mercadoria possui 
uma identidade que comporta em si a diferença: a dialética da 
identidade e da não-identidade desdobra-se no interior da forma 
mercadoria. Isso pode ser observado na duplicidade de sua natu-
reza, à medida que se configura como valor de uso e valor e, ain-
da, como expressão do trabalho concreto e do trabalho abstrato. 

Pela mediação da categoria abstrata e imediata da mer-
cadoria, é possível decodificar a natureza do valor e alcançar as 
formas determinadas do valor-dinheiro e do valor-capital. Essas 
categorias não podem ser consideradas como fáceis; configuram-
-se como categorias complexas que se desdobram em múltiplas 
facetas. A mercadoria é a “célula germinal” do capital, que so-
mente se manifesta de maneira inteira no modo de produção 
genuinamente capitalista, enquanto modo de produção concen-
trado na produção do valor que se valoriza. 

A crítica marxiana da economia política é portadora de 
uma teoria da aparência que precede a aparência “socialmente 
necessária”, que constitui as formas que sustentam o edifício do 
capital. A economia política, segundo Miguel (2015, p. 6), está, 
primeiro, enredada na “representação ordinária e não é conheci-
mento verdadeiro. E segundo, que Marx critica a realidade efeti-

va da sociedade capitalista, que é estruturalmente fantasmática, 
produtora de uma constante aparência e de uma auto-oculta-
ção”. Apesar da economia política tem se desvencilhado do feti-
chismo que perpassava a teoria fisiocrata, que considerava a terra 
como fundamento da riqueza da sociedade, a referida concepção 
liberal se apresenta impotente para enfrentar a nova forma de fe-
tichismo e mistificação engendrada pelo capital, pois o seu ponto 
de partida é a defesa irrevogável do referido sistema. 

No universo dominado pela mistificação e encantamento 
de todas as partículas da sociedade burguesa, o método dialético, 
apropriado da filosofia, cumpre démarche essencial para decodifi-
cação de sua capilaridade fundamental. A dialética emerge como 
mediação decisiva para elucidar a relação contraditória entre 
aparência e essência, mistificação e revelação que perpassa a ana-
tomia do modo de produção capitalista e as categorias decisivas 
de O capital24. A dialética, nas mãos de Marx, permitiu elucidar a 

24  A obra fundamental de Marx é resultado de um projeto configurado em 
1866, que foi precedido pelo projeto inaugural de 1857. Nele, o conjunto da 
obra estava agrupado em seis livros, distribuídos da seguinte maneira: I. Li-
vro do capital (o capital em geral, processo de produção do capital, processo 
de circulação do capital, lucro e juros, seção da concorrência, seção sobre o 
sistema de crédito, seção sobre o sistema acionário); II. Livro da proprieda-
de da terra; III. Livro do trabalho assalariado; IV Livro do Estado; V. Livro 
do comércio exterior; VI. Livro do mercado mundial e as crises. O projeto 
inicial foi substituído pela proposta de um único livro, pois o capital agre-
ga em seu interior todas as categorias e questões que seriam desenvolvidas 
nos seis livros separadamente. Desse modo, os seis livros esboçados acabam 
sendo reduzidos a um único livro: O capital. O plano de 1866 distribui o 
desenvolvimento das metamorfoses do capital da seguinte maneira: Livro I 
– O processo de produção do capital. Livro II – O processo de circulação do 
capital. Livro III – O processo global da produção capitalista. Livro IV – His-
tória da teoria (Rosdolsky, 2001). Marx conseguiu realizar parte do projeto 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

120 121

natureza da disjunção estabelecida na entre aparência e essência. 
Atividade impossível de ser decodificada pela economia políti-
ca, que estava completamente enredada na forma mistificada da 
aparência imediata das coisas. Uma vez que aquilo que aparece 
não revela imediatamente as condições de sua existência; pelo 
contrário, muitas das vezes as formas de aparição apresentadas 
acabam servindo muito mais para ocultar do que para revelar os 
verdadeiros fundamentos, pois a mistificação se constitui como 
aspecto essencial da própria aparição. 

As formas mistificadas e fetichizadas podem parecer 
como irracionais e absurdas, entretanto é preciso entender que 
proposto em 1866. O Livro primeiro foi o único que recebeu tratamento 
definitivo, sendo aperfeiçoado pelo próprio Marx nas edições posteriores. 
No entanto, os livros segundo e terceiro ficaram inconclusos, e somente 
foram publicados devido ao esforço de F. Engels, grande companheiro de 
Marx. O livro quarto, que ficou sob a responsabilidade de Kautsky, não teve 
a mesma sorte e acabou sendo publicado, posteriormente, em separado. Es-
ses manuscritos foram redigidos por Marx entre 1861-1863, sendo compos-
to por 23 cadernos, com páginas de 1 a 1.472. A primeira edição do Livro 
IV foi organizada por Kautsky entre 1905 e 1910, dez anos depois da publi-
cação do Livro terceiro e mais de quarenta anos após a publicação do Livro 
primeiro. Além de alterar a ordem dos temas, Kautsky cometeu imprecisões 
como a supressão de partes dos manuscritos, equívocos de interpretação, 
erros de tradução das passagens contidas em outras línguas e alterações dos 
termos adotados por Marx. Cinco anos depois foi realizada uma nova publi-
cação para corrigir os defeitos da publicação anterior, sendo ela organizada 
por pesquisadores russos, que buscaram preservar o texto original. A versão 
completa das “Teorias” em russo somente foi publicada entre 1954 e 1961, 
e a versão alemã, entre 1956 e 1962, ou seja, quase um século depois da 
edição do Livro primeiro. Quando foi dada ao conhecimento do público, já 
existia uma compreensão amplamente difundida do pensamento de Marx; 
O capital era formado por três livros. Doravante, a obra ficou circunscrita 
ao mundo dos pesquisadores, sendo às vezes um “apêndice incômodo” para 
determinadas posições petrificadas pelo marxismo vulgar (Cf. Rosdolsky,  
2001).

essas formas fazem parte da própria forma de ser das coisas num 
mundo em que tudo parece invertido e de cabeça para baixo. São 
formas que se configuram como “socialmente válidas”, pois elas 
refletem as relações de produção reais, em que se inscrevem a 
personificação das coisas e a coisificação das pessoas. A imagem 
invertida das coisas não é um problema do olho, mas a forma de 
ser “das relações capitalistas reais” (Miguel, 2015, p. 3). 

O fetiche aparece como manifestação exemplar de con-
sideração da realidade aparente que perpassa o sistema do capi-
tal, em que tudo se mostra ladeado prosaicamente pela mistifi-
cação e pela fantasmagoria. Representa a exacerbação o mundo 
da aparência e a mais plena obliteração de sua essencialidade. 
No fetiche do capital, é o próprio objeto investigado que é per-
passado pela mistificação, pelo fetiche e pela obliteração da sua 
verdadeira essência. O processo de mistificação que acomete a 
economia política não passa de um reflexo das relações sociais 
fundadas na produção de mercadorias. 

A revelação da imediaticidade reificada, na teoria mar-
xiana, presume a apropriação dialética das categorias econômi-
cas, pelo fato de que a economia desempenha um papel predo-
minante ante os demais complexos que constituem a totalidade 
social como um complexo de complexos. A totalidade se revela 
como uma totalidade viva e dinâmica, forjada a partir de totali-
dades parciais que interagem contraditoriamente entre si25.

25  A totalidade sem mediação é como a “’liberdade sem igualdade’; um 
postulado abstrato – e vazio. A ‘totalidade social’ existe e por nessas media-
ções multiformes, por meio dos quais os complexos específicos – isto é, as 
‘totalidades parciais’ – se ligam uns aos outros em um complexo dinâmico 
geral que se altera e modifica o tempo todo. O culto direto da totalidade, 
a mistificação da totalidade como imediaticidade, a negação das mediações 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

122 123

A economia é um “determinante determinado”, porque 
interage com as demais categorias sociais. Nesse movimento, a 
mercadoria se revela como uma mediação pletora dos elemen-
tos essenciais para a apropriação das múltiplas formas de misti-
ficação do capital. A necessidade de superação da manifestação 
fenomênica do fetiche da mercadoria passa pela apropriação 
dialética de sua essencialidade; para isso, torna-se imperativa a 
compreensão da relação subsistente entre imediaticidade, me-
diação e totalidade. 

O mundo da mercadoria é o mundo em que a forma 
domina o conteúdo material das coisas. Ela serve como ponto 
de inflexão para a compreensão da estrutura social constituída; 
a forma parece querer se desembaraçar de seu conteúdo funda-
mental: o trabalho concreto e o processo de produção de mais-
-valor. Embora somente pela mediação da forma seja possível 
alcançar a essência da mercadoria, é preciso atentar para o fato 
de que a forma pode esconder sua essencialidade e colaborar no 
processo de mistificação e fetichização de sua natureza. 

Marx adota o termo metamorfose para tratar das cate-
gorias mercadoria, dinheiro e capital. O reino das mercadorias 
passa pela “mudança de forma”, uma mudança que se inscreve 
não somente na sua aparência, mas em como essa mudança da 
aparência reflete a mudança de sua forma. Apreender a mudança 
da forma não é possível sem apreender a sua essência. 

Escreve Marx (2017, p. 224):
e interconexões complexas de umas com as outras só podem produzir um 
mito e, como provou o nazismo, um mito perigoso. O outro extremo da se-
paração não dialética, ou seja, o culto da imediaticidade e a negação da tota-
lidade, das interconexões objetivas entre os complexos individuais, também 
é perigoso e produza a desorientação, a defesa fragmentação, a psicologia da 
insignificância de nossas ações, [...]” (Mészáros, 2013, p. 58).

As figuras acabadas das relações econômicas, 
tal como se mostram na superfície, em sua 
existência real e, por conseguinte, também nas 
representações por meio das quais os portado-
res e os agentes dessas relações procuram obter 
uma consciência clara dessas mesmas relações, 
são muito distintas e, de fato, invertidas, antité-
ticas a sua figura medular interior – essencial, 
porém encoberta – e ao conceito que lhe cor-

responde.

É preciso observar cientificamente a forma, porque sub-
siste em seu núcleo interno uma determinação imanente para 
apagar os vestígios de sua identidade. A forma contém em si 
mesma uma natureza fugidia e escorregadia. A inexistência de 
correspondência entre a imediaticidade e a forma subjaz na pró-
pria estrutura das formas que configuram a estrutura do capital. 
A estrutura das formas sociais que constituem o modo de produ-
ção capitalista tende a obliterar os seus conteúdos fundamentais. 

O processo de produção de mercadorias não é somente 
determinado pelo trabalho que produz valor de uso, mas pela 
subordinação do trabalho concreto ao trabalho abstrato. Senão 
haveria um divórcio e não uma relação dialética entre trabalho 
concreto e trabalho abstrato; o trabalho concreto fundamenta 
também a produção das mercadorias. Nesse processo, o trabalho 
abstrato seria uma espécie de filho bastardo do trabalho concre-
to; no entanto, somente no primeiro torna-se possível afirmar a 
realização do valor como valor de troca e não mais como valor 
de uso. O valor de uso serve como “invólucro material” e “su-
porte material” do valor (Marx, 2013). Da mesma maneira que 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

124 125

a água precisa de um recipiente para ser transportada, o valor 
carece do valor de uso para se realizar. A grandeza social do valor 
é a média do tempo de trabalho socialmente necessário. 

Para Marx (2013), a relação entre valor e valor de uso 
é uma relação social de subordinação do trabalho concreto ao 
trabalho abstrato. Tudo isso se inscreve, primeiramente, na es-
fera de uma produção essencialmente direcionada ao mercado. 
É necessário entender que o valor não é valor de troca, este não 
passa de uma manifestação fenomênica do valor, de um mecanis-
mo propedêutico de manifestação do valor, pois a forma de ma-
nifestação da aparência do valor não revela a substância do valor. 

O valor é uma espécie de síntese do valor de uso e do va-
lor de troca, não sendo nem um nem outro isoladamente. Ela é 
a forma como o valor de troca subordina o valor de uso, em que 
o inessencial subordina o primordial. As mercadorias são formas 
sociais objetivas do valor; o trabalho humano se apresenta como 
uma coisa gelatinosa (Marx, 2013), como objetos e produtos da 
produção que vão encontrar seu lugar de realização na circula-
ção. 

As coisas, nesse caso, emanam do trabalho, são produtos 
do trabalho. A forma desse trabalho é o trabalho abstrato. A pri-
mazia do trabalho abstrato no modo de produção capitalista se 
dá no próprio processo de produção de mercadorias destinadas 
ao mercado. A “mercadoria” é uma determinação relacional que 
comporta em si o prefixo “mercado”, ou seja, ela já denota seu 
campo prioritário de atuação, em que a produção inexiste sem a 
circulação e vice-versa. Há uma relação de correspondência mú-
tua entre os termos, de maneira que um inexiste sem o outro. O 
trabalho concreto pode subsistir sem o trabalho abstrato, mas o 

trabalho abstrato não pode existir sem o trabalho concreto. 
O valor transcende o valor de troca como forma mera-

mente aparente; entretanto, o valor carece dessa forma aparente 
para poder se realizar. Ele se esconde por trás da forma aparente 
revelada como valor de troca. Na natureza duplicada da merca-
doria se manifesta não somente a natureza do valor, mas também 
o fetichismo da mercadoria. Marx (2013) compreende o valor 
da mercadoria como uma “coisa fantasmagórica”, uma “coisa ge-
latinosa”, “trabalho humano indiscriminado” ou “dispêndio de 
força de trabalho”. 

O valor de troca é uma forma de manifestação (Ers-
cheinungsform) de conteúdo distinta do valor. Ele não passa da 
forma da aparência empírica das mercadorias, enquanto o va-
lor é a forma suprassensível da mercadoria. A mercadoria possui 
uma dupla face: ela tem uma dimensão externa que se expressa 
como valor de uso e uma fase interna que se esconde na forma 
do valor, que não é uma coisa material, mas elemento determi-
nado por uma relação social. 

A forma de manifestação da mercadoria não é o seu con-
teúdo efetivo ou material. O valor é a alma da mercadoria que 
não emana das determinações naturais, mas de relações que são 
sociais. O valor é a objetividade social da mercadoria. O ser-va-
lor da mercadoria constitui a unidade da mercadoria, uma uni-
dade que não brota da natureza, mas emerge das relações sociais. 
O valor se configura como uma espécie de propriedade subjetiva 
da mercadoria, pois é puramente social e não material. 

A natureza duplicada da mercadoria provém da forma 
duplicada do trabalho que lhe serve de sustentação. Desse modo, 
a mercadoria se plasma no movimento contraditório do traba-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

126 127

lho, em que o trabalho abstrato subordina o trabalho concreto da 
mesma maneira que o valor de uso somente se realiza pela me-
diação da troca. A estrutura fetichista da mercadoria deriva da 
natureza duplicada do trabalho que lhe serve de fundamentação 
e da relação contraditória estabelecida entre valor e valor de uso. 

2.2 A substância e a grandeza do valor

A substância do valor é o trabalho abstrato, ou seja, é 
uma espécie de geleia de trabalho humano (Marx, 2013). Isso 
é possível de ser alcançado mediante um processo de negação 
de todas as qualidades concretas da mercadoria, em que se abs-
traem seus componentes objetivos e sensitivos. O trabalho abs-
trato é a única coisa que continua na mercadoria depois que se 
extraem dela todas as suas determinações naturais e externas. O 
valor da mercadoria resulta da forma específica que o trabalho 
humano assume. 

A objetividade do valor da mercadoria somente aparece 
na relação de uma mercadoria com outra mercadoria. O valor 
como fundamento do valor de troca e o trabalho como subs-
tância do valor implicam um movimento de abstração em que 
se opera uma redução em relação ao todo das determinações 
concretas. O trabalho que cria valor não é valor (Marx, 2013). 
Observa-se um processo de geração, mas não de identidade. Este 
é o movimento que vai do abstrato ao concreto.

O fundamento do valor, bem como da natureza fantas-
magórica do valor, emana da atividade fantasmagórica do tra-
balho abstrato. É fantasmagórica porque o valor da mercadoria 
não resulta de sua natureza perceptível e empírica. Isso não quer 

dizer que ele não assuma corolários sensíveis nos produtos do 
trabalho humano, uma vez que são valores de uso. Marx (2013) 
salienta que o valor resulta de três propriedades abstratas que 
estão conectadas: substância, grandeza e forma. A grandeza é a 
média do tempo de trabalho socialmente necessário. A substân-
cia do valor não é o tempo de trabalho, mas o trabalho puro e 
simples, ou seja, é o trabalho abstrato. O valor é a forma que se 
expressa como uma espécie de objetividade suprassensível ou 
fantasmagórica. 

A forma do trabalho que engendra o modo de produ-
ção capitalista não se configura a priori ou como algo natural e 
eterno, senão como uma determinação social forjada historica-
mente. O trabalho abstrato é uma espécie de forma negativa que 
se sobrepõe à forma positiva do trabalho concreto. O trabalho 
abstrato, como substância do valor, é o ponto de inflexão para a 
compreensão do capital como sujeito autônomo ou pseudossu-
jeito. O trabalho abstrato como substância é o fundamento para 
o capital como a substância que se transforma em sujeito de si 
mesmo e causa sui (Fausto, 1987). O trabalho abstrato como coi-
sa-social (como qualidade e quantidade) permite o alvorecer do 
capital como sujeito autônomo, pois essa forma já tem a capaci-
dade de suprassumir todas as diferenças. 

A substância social do valor é determinada pela grandeza 
do trabalho medida em termos de tempo de trabalho necessário 
para a produção das mercadorias. Como a substância do valor 
não tem uma natureza imediatamente corpórea e não pode se 
revelar claramente aos órgãos dos sentidos de seus observado-
res, a própria natureza da mercadoria permite a emergência de 
uma substância metafísica. A dimensão imperceptível da merca-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

128 129

doria assegura o advento do fetichismo. Enquanto o valor de uso 
aparece como uma coisa natural, o valor se configura como uma 
coisa metafísica ou uma forma social profundamente abstrata. 
Assim como a alma de uma pessoa carece de um corpo, a alma 
da mercadoria também necessita de um corpo para se revelar. 
A alma da mercadoria é o valor, e o corpo da mercadoria é seu 
valor de uso. 

Como na tradição metafisica sempre se privilegiou o pa-
pel da alma perante o corpo, o universo da mercadoria reprodu-
zirá a função predominante da alma da mercadoria sobre o seu 
corpo. Desse modo se revela o caráter duplicado da mercadoria, 
e nesse duplo caráter se esconde a duplicidade do trabalho que 
lhe dá sustentação. Num primeiro nível de abstração, a substân-
cia do capital é o trabalho abstrato. Mais adiante, Marx anota que 
o fundamento ontológico do capital é o mais-valor. 

O trabalho abstrato como dispêndio de energia humana 
é a substância do capital, particularmente quando a produção 
do valor deve conduzir à produção de mais-valor. Escreve Marx 
(2013, p. 118): “Conhecemos, agora, a substância do valor. Ela 
é trabalho. Conhecemos sua medida de grandeza. Ela é tempo 
de trabalho”. Pela mediação da teoria do valor deve se chegar à 
teoria do mais-valor; o elemento que determina o valor de uma 
mercadoria é o trabalho como dispêndio de energias humanas. 

A substância do valor é dispêndio de nervo, músculo e 
cérebro (Marx, 2013). A mercadoria opera um processo de abs-
tração em que seus componentes físicos, toda a sua constituição 
sensitiva é abstraída. O caráter útil dos produtos do trabalho de-
saparece, e se esfumaçam as formas concretas do trabalho. Tudo 
desaparece para em seu lugar simplesmente comparecer o traba-

lho humano abstrato.
As diferenças existentes entre os distintos ofícios e ati-

vidades devem ser suprassumidas; o aspecto qualitativo de cada 
trabalho deve desaparecer e em seu lugar predominar o quan-
tum de trabalho socialmente despendido. Todos os trabalhos são 
iguais, já que todos eles se constituem como gasto de energia 
humana que é medido pelo tempo. O que distingue todos esses 
trabalhos entre si é somente o aspecto quantitativo, é o tem-
po que se gasta para produzir uma determinada coisa num cer-
to grau médio de destreza e de intensidade de trabalho (Marx, 
2013, p. 117). 

As coisas são concebidas como idênticas porque contêm 
um elemento comum, uma dimensão que serve de nivelamento 
geral. Assim, uma bela mercadoria pode enxergar sua bela alma 
em outra mercadoria. O que cada mercadoria reconhece como 
idêntica na outra mercadoria e que permite que se estabeleça 
uma relação social entre elas é o fato de que são determinadas 
pelo tempo de trabalho. O trabalho abstrato contido em cada 
mercadoria torna as mercadorias iguais. No seu interior desapa-
recem os vestígios do trabalho concreto, das formas particula-
res que foram essenciais ao seu processo de constituição (Marx, 
2013). 

A igualdade entre as mercadorias permite a mutabilida-
de social entre coisas essencialmente distintas. Essa identidade 
é fundamental para a constituição do mercado; as coisas podem 
ser trocadas umas pelas outras pela mediação de um elemento 
que seja equivalente. O trabalho abstrato permite o estabele-
cimento da igualdade universal de todas as mercadorias antes 
mesmo que seja estabelecida a igualdade formal dos indivíduos 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

130 131

entre si pela Declaração Universal dos Diretos do Homem e do 
Cidadão (1789). A universalização da igualdade formal dos ho-
mens entre si é precedida pela igualdade formal que permeia a 
relação social das mercadorias entre si. 

É o nivelamento de todos os trabalhadores expresso na 
forma do trabalho abstrato que possibilita que coisas distintas 
possam ser equiparadas. Pela mediação das mercadorias, os pro-
dutos do cérebro humano parecem ser dotados de vida própria 
e podem aparecer como se fossem figuras autônomas, deter-
minando as relações não somente entre si, mas as relações das 
coisas com os homens e dos homens com as coisas. O trabalho 
abstrato suprassume todas as diferenças existentes no trabalho 
concreto. Ele manifesta embrionariamente o impulso latente do 
capital em suprassumir todas as diferenças em seu interior como 
uma espécie de espírito absoluto hegeliano. 

Somente na sociedade capitalista distintas formas de tra-
balho podem ser uniformizadas; nas sociedades pretéritas, isso 
não era possível porque não se produzia para a troca, nem havia 
uma produção em que os produtos do trabalho fossem idênticos, 
devido à média social do tempo de trabalho gasto na sua produ-
ção. O trabalho do escravo não podia ser igualado ao trabalho 
do homem livre, e mesmo que pudesse ser igualado, não se pro-
duzia visando à troca, mas objetivando atender à necessidade de 
seus produtores. Por fim, não existiam ainda as condições sociais 
a permitir que diferentes formas de trabalho pudessem ser abs-
traídas e igualadas (Marx, 2013). 

A grandeza do valor é determinada pela quantidade de 
trabalho despendida na produção de uma mercadoria. A quanti-
dade é medida pelo tempo de trabalho. Este determina a medi-

da da grandeza do valor. A substância qualitativa social pode ser 
medida quantitativamente pelo tempo de trabalho. O tempo de 
trabalho “não é nem a substância-trabalho, nem o ser-valor, mas 
a condição subjetiva necessária para que todos os objetos mer-
cantis (efetivamente) sejam considerados como coisas de valor 
determinado quantitativamente” (Marx, 2013, p. 36, nota 31). 
As condições objetivas determinantes da média do tempo de tra-
balho socialmente necessária são estabelecidas pela divisão do 
trabalho e pelo desenvolvimento das forças produtivas. 

O valor é uma unidade fantasmagórica de conteúdo e de 
forma; seu conteúdo é determinado por sua substância e por sua 
grandeza. A forma do valor (Wertform) é abstrata e transcende 
sua forma aparente, expressa no valor de troca. A forma-valor 
se distingue de sua forma aparente; subsiste uma distinção entre 
aparência e essência. Pela mediação da forma do valor, é possível 
apreender a grandeza e a substância do valor. 

A forma do trabalho, como trabalho abstrato, é o funda-
mento da relação; a substância do valor e do capital é preenchida 
pelo trabalho vivo, pela força de trabalho humana. O trabalho 
abstrato configura-se como o fundamento do processo de orga-
nização da produção capitalista, uma produção orientada para a 
constituição do valor e do valor que se valoriza. O valor de troca 
não passa de sua manifestação fenomênica. Essa forma de orga-
nização da produção centrada na produção de valor se distingue 
de todas as formas de organização social regidas exclusivamente 
pelo trabalho concreto como uma necessidade eterna dos ho-
mens (Marx, 2013). 

No modo de produção capitalista, o trabalho concreto 
não passa da aparência do trabalho abstrato, porque ele está su-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

132 133

bordinado ao trabalho abstrato, da mesma maneira que o valor 
de uso não passa da aparência do valor. O trabalho concreto, no 
modo de produção capitalista, existe em função do trabalho abs-
trato, pois está na produção de mercadorias destinadas à satisfa-
ção das necessidades do mercado e não às necessidades dos seres 
humanos. Ela está relacionada à produção de coisas. 

As relações de produção constituídas pelos homens pas-
sam a dominar os homens como se estes fossem coisas. Embora 
na esfera sensível o trabalho concreto não pareça ser o mesmo 
que trabalho abstrato, no movimento que determina a produção 
de mercadorias, o trabalho concreto perde sua essencialidade e 
é determinado pelo que não é essencial do ponto de vista do tra-
balhador. O trabalho abstrato subordina o trabalho concreto aos 
imperativos da produção do valor, e o trabalho concreto se torna 
inessencial no trabalho abstrato. 

A dualidade do trabalho é imanente à forma mercado-
ria; não é algo exterior, mas algo intrínseco ao modo de ser da 
mercadoria. A dualidade da mercadoria reverbera na dualidade 
do trabalho: o trabalho concreto enquanto conteúdo material e 
o trabalho abstrato enquanto forma social. O aspecto material, 
que é perceptível aos órgãos dos sentidos, é subordinado ao as-
pecto formal. O conteúdo material da riqueza da sociedade é 
subordinado à forma abstrata; os produtos do trabalho são como 
uma gelatina do trabalho indiferenciado. 

O trabalho concreto deve reconhecer-se no intercâmbio 
com o trabalho abstrato. O trabalho concreto não produz valor, 
mas produz o conteúdo material da riqueza social; nessa forma, 
ele não passa de um apêndice, de um acessório do trabalho abs-
trato e da realização do valor. Nesse formato, ele possui uma 

determinada funcionalidade no interior da estrutura social dire-
cionada à produção de valor. 

O trabalho concreto é distinto do trabalho abstrato: um 
é material e o outro é social; o social determina o material. Em-
bora esteja presente em qualquer forma de sociedade, o trabalho 
concreto como valor de uso também representa uma forma so-
cial. Uma forma social que não se configura como hegemônica 
no interior de uma sociabilidade direcionada à produção de mer-
cadorias. O modo de produção capitalista se forja como uma es-
pécie de antítese ao valor de uso como forma social, à proporção 
que ele inverte o movimento efetivo das coisas. 

No fundamento do modo de produção capitalista, o tra-
balho concreto é a forma social que se forja como o conteúdo 
material de toda a riqueza constituída. O valor de uso é então 
submetido ao valor como a forma geral da relação social que 
constitui o modo de produção capitalista, enquanto uma forma 
essencialmente fetichizada e reificada, em que tudo já aparece 
invertido no seu começo, em que o trabalho abstrato comparece 
como o elemento substancial perante o trabalho concreto. 

A forma determina o conteúdo material da riqueza da 
sociedade; o valor se inscreve como superior ao conteúdo da 
riqueza material. Isso pode ser observado quando se considera a 
grandeza do valor, e o tempo de trabalho socialmente necessário 
é a sua medida. O trabalho abstrato é a expressão do trabalho 
humano indiferenciado, ou seja, a determinação social da forma 
que assume o trabalho no modo de produção capitalista. O ca-
ráter geral do trabalho abstrato é especificamente social (Marx, 
2013). Este é o fundamento genético-social do processo de au-
tonomização das formas que constituem o sistema do capital. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

134 135

2.3 A dialética da forma do valor e do dinheiro

A mercadoria é a unidade contraditória entre conteú-
do abstrato de valor e matéria sensível de valor de uso; ela se 
apresenta tanto como uma forma natural e sensível quanto como 
uma forma social e suprassensível. É na forma suprassensível do 
valor que se expressa a sua objetividade fantasmagórica e abstra-
ta. O valor suprassensível se configura no corpo sensível da mer-
cadoria. A contradição representada na duplicidade interna da 
mercadoria, expressa em valor e valor de uso, encontra sua re-
presentação externa na duplicidade da forma relativa do valor e 
na forma equivalente do valor. Assim, a contradição intrínseca à 
mercadoria se converte numa contradição extrínseca na relação 
social estabelecida com outra mercadoria que lhe serve como 
equivalente na troca. 

A expressão do valor da mercadoria se manifesta na for-
ma relativa e na forma equivalente. A forma relativa do valor está 
relacionada ao valor de uso natural, e a forma equivalente con-
siste na forma que a mercadoria assume para expressar o valor 
da outra. Ela é o suporte material do valor da primeira merca-
doria. A mercadoria que recorre a outra para expressar seu valor 
se manifesta como valor relativo e serve de elemento condutor 
para exprimir o valor de uma outra que se manifesta como valor 
equivalente. 

A forma relativa do valor e a forma equivalente não pas-
sam de instantes articulados de manifestação do valor. Essa é a 
primeira característica da relação dialética. A segunda caracte-
rística da relação se revela como oposição, porquanto ambas se 
excluem mutuamente. A oposição decorre da própria relação de 

reciprocidade das duas formas de manifestação do valor (relativa 
e equivalente) (Marx, 2013).

A oposição resulta de que uma mesma mercadoria não 
pode assumir as duas formas do valor. A expressão de valor não 
se acha entre mercadorias de uma mesma espécie ou na relação 
da mercadoria consigo mesma, mas pressupõe a existência de 
uma outra mercadoria que lhe seja distinta. Não se troca linho 
por linho, nem tomate por tomate. A relação social constitutiva 
do mundo das mercadorias exige o preceito da diferenciação, 
bem como a contraposição e a identidade. Escreve Marx (2013) 
“A forma relativa de valor e a forma equivalente pertencem uma 
à outra, determinam-se reciprocamente, são momentos insepa-
ráveis, porém, ao mesmo tempo, são extremos que se excluem 
mutuamente ou se opõem, isto é, são polos da mesma expressão 
de valor”. 

O ser-valor da mercadoria se metamorfoseia em quatro 
formas distintas de valor: 1) forma simples ou acidental; 2) for-
ma total ou desdobrada do valor; 3) forma geral do valor; 4) for-
ma dinheiro. A partir da exposição do movimento dialético da 
mercadoria, da elucidação da diferenciação e identidade estabe-
lecida entre trabalho concreto e trabalho abstrato, Marx (2013) 
avança na manifestação da forma relativa do valor e na forma 
equivalente do valor, até encontrar no dinheiro a manifestação 
de sua formatação exemplar no intercâmbio das mercadorias. 

A mercadoria passa de uma forma a outra, ou seja, ela 
experimenta metamorfoses. A palavra metamorfose procede do 
grego (“metamorphosis” ou “Metamórfosi” (μεταμόρφωση). 
Designa a transformação ou mudança de uma forma em outra. 
Ela resulta da combinação do radical “meta”, que quer dizer 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

136 137

“além” e “mudar”; e da palavra “morphé”, que significa forma26. 
Metamorfose significa transformação, mutação, transfiguração, 
modificação. 

Essa mudança de forma pode ser tanto interna quanto 
externa, tanto objetiva quanto subjetiva, tanto material quanto 
espiritual, tanto prática quanto teórica, tanto natural quanto so-
cial. Marx ressalta a peculiaridade da metamorfose social; nesta, 
a mercadoria assume múltiplas formas na sociabilidade capitalis-
ta. A metamorfose ou mudança de forma medeia a relação so-
cial que constitui a mercadoria em seu processo de extrusão e 
interiorização. Tanto o valor de uso quanto o valor de troca pre-

26 Segundo Grespan (2019, p. 95): “A palavra ‘forma’, entre outras, aparece 
nos textos de Marx em contextos e sentidos diversos, [...]. Pode parecer, às 
vezes, que Marx simplesmente incorpora ‘forma’ como categoria universal, 
instrumento de análise cujo uso generalizado dispensaria definição própria. 
Mas se, para ele, o capital vem a ser dominante pela sua autonomização das 
suas formas, como acabamos de ver, então a ‘forma’ é mais do que mera 
categoria operatória, é um conceito decisivo e específico na sua teoria, com 
significados próprios que importa agora precisar. Num sentido amplo, de 
desde a juventude, Marx caracteriza as épocas da produção material da vida 
humana como ‘formas’ variáveis das relações sociais e das correspondentes 
forças produtivas postas em operação por elas. Quando trata da história, 
Marx registra ‘formas econômicas’ em geral, englobando as do ‘feudalismo’ 
da ‘burguesia’, bem como as ‘formas remanescentes dos antigos romanos’; 
há as ‘formas que precedem a produção capitalista’, a ‘forma de uma família 
patriarcal, de uma comunidade da antiga Índia, de um Estado inca’, ou seja, 
‘formas do organismo social de produção’. [...]. Estritamente relacionado a 
esse sentido geral de ‘forma’ como ‘forma social’. Marx desenvolve em se-
guida os sentidos da ‘forma de valor’, ‘forma de mercadoria’, ‘de dinheiro’ e 
‘de capital’. A relação é estrita, porque a forma de mercadoria dos produtos 
do trabalho é condicionada pela forma privada da propriedade: produtos 
só podem ser vendidos se o vendedor for seu proprietário privado, pois o 
característico aí não é a posse, o jus utendi da fórmula latina, e sim o jus abu-
tendi, o direito à alienação do bem”.

sumem a mudança da forma, a “meta-morfose” de uma matéria 
(metabolismo). 

Explica Grespan (2019, p. 99): 

A metamorfose implica que a própria forma 
tem suas formas, ou seja, que a transição ocor-
re sob uma forma social específica. A referência 
aqui é valor “de troca”, distinto do valor por ser 
a sua forma social de aparecimento: o valor de 
troca é a relação dos valores das mercadorias 
confrontados na situação inicial de intercâmbio 
examinada por Marx, a “forma simples”.

A mercadoria não é estática, mas corporifica-se em for-
mas distintas. Nesse processo, ela muda de pele constantemente 
e experimenta mutações tanto internas quando externas. A for-
ma duplicada internamente reverbera na forma duplicada exter-
namente. Segundo Grespan (2019, p. 99): “O valor de troca é a 
forma do valor, ou forma externa da forma interna”. 

A forma do valor é a forma social da mercadoria, ou seja, 
é a forma da permutabilidade que a caracteriza, pois inexiste 
sem relação com a outra. Na relação consigo mesma, o valor de 
uso e valor de troca metamorfoseiam-se em trabalho abstrato e 
trabalho concreto, que se metamorfoseiam na forma relativa do 
valor e na forma equivalente. A forma equivalente se metamor-
foseia na forma dinheiro, e este na forma do capital produtivo. 

Essa sucessiva concatenação de formas lhe confere uma 
aparência nebulosa; por isso, Marx se propõe a realizar o que “ja-
mais foi tentado pela economia burguesa, a saber, provar a gêne-
se dessa forma dinheiro e seguir de perto o desenvolvimento da 
expressão do valor contida na relação de valor das mercadorias, 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

138 139

desde sua forma mais simples e opaca até a ofuscante forma-di-

nheiro” (Marx, 2013, p. 122). O valor é o aspecto nodal de de-
terminação da forma mercadoria. Para revelar isso, Marx coloca 
na boca das mercadorias sua defesa: 

Se as mercadorias pudessem falar, diriam: é 
possível que nosso valor de uso tenha algum 
interesse para os homens. A nós, como coisas, 
ele não nos diz respeito. O que nos diz respeito 
materialmente [dinglich] é nosso valor. Nossa 
própria circulação como coisas-mercadorias 
[Warendinge] é a prova disso. Relacionamo-nos 
umas com as outras apenas como valores de 

troca (Marx, 2013, p. 149). 

Entretanto, as mercadorias não emanam de si mesmas, 
pois são produtos das mãos humanas que ganham arrumações 
objetivas e não meramente ideológicas, que parecem constituir-
-se como autômatos sociais e independem das relações mate-
riais. Forjam uma forma de existência constituída pelos homens 
que ganha uma aparente autonomia e parece indiferenciada em 
relação a eles. Na verdade, isso decorre do fato de que o proces-
so de constituição das mercadorias emerge numa sociedade mais 
complexa que as sociedades precedentes e em que os indivíduos 
têm muito mais dificuldades de alterar individualmente o curso 
das coisas, a despeito da supervalorização da subjetividade advo-
gada pela sociabilidade burguesa. 

O segredo de toda forma de valor reside na forma sim-
ples do valor. Essas formas são momentos que estão interconec-
tados dialeticamente; elas “se determinam reciprocamente, mas, 
ao mesmo tempo, constituem extremos mutuamente excluden-

tes, isto é, polos da mesma expressão de valor; elas se repartem 
sempre entre mercadorias diferentes, relacionadas entre si pela 

expressão de valor” (Marx, 2013, p. 122). 
A mercadoria não existe isoladamente; pelo contrário, 

ela se forja na relação social com a outra. A forma relativa carece 
de outra mercadoria, ela subsiste na relação, é sempre relativa 
a uma outra que deve servir como seu espelho ou equivalente. 
Essa mercadoria que se configura como equivalente “não pode 
estar simultaneamente contida na forma de valor relativa. Ela 
não expressa seu valor, apenas fornece o material para a expres-

são do valor de outra mercadoria” (Marx, 2013, p. 123). A mer-
cadoria carece de outra para se realizar como equivalente; este 
não pode ser equivalente de si mesmo, só pode ser equivalente 
na relação social com a outra que se acha numa posição de valor 
relativo. 

Na forma simples do valor, a equivalência não assumiu 
ainda a forma de equivalente geral. É uma forma em que o va-
lor tenta se expressar na relação de uma mercadoria com outra 
mercadoria, e esta mercadoria deve ser de espécie distinta, pois 
não pode ser equivalente de si mesma. Como ela não se contenta 
com essa forma e procura uma forma mais adequada ao seu con-
ceito, passa-se à forma desdobrada. Assim, passa-se da relação 
amorosa fundada na fidelidade e reciprocidade, para uma relação 
aberta e generalizada, em que a exclusividade da relação envol-
vendo somente duas mercadorias é superada. 

Na forma desdobrada transcorre a relação de uma mer-
cadoria com várias mercadorias. Doravante, multiplica-se a for-
ma de expressão simples do valor, à medida que emerge uma 
constelação de novas mercadorias. Uma mercadoria pode ex-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

140 141

pressar seu valor em múltiplas mercadorias. Qualquer mercado-
ria pode assumir a condição de equivalente; assim, a mercadoria 
se constitui com “cidadã do mundo”. 

Na forma geral do valor, todas as mercadorias devem 
configurar-se como expressões da mesma substância de trabalho. 
Todas devem se exprimir como o mesmo trabalho materializa-
do numa única mercadoria. Pela mediação do trabalho abstra-
to, as mercadorias podem se equiparar quantitativamente com 
as outras porque se equivalem qualitativamente. Nessa forma, 
o trabalho particular materializado assume a forma de trabalho 
universal e abstrato sintetizado numa única mercadoria. Mas o 
ser-valor não considera essa condição como suficiente; ele exige 
que uma única mercadoria receba essa nomeação devido ao cará-
ter universal e abstrato que dormita em sua alma. Na perspectiva 
de encontrar a matéria adequada à sua forma, o ser-valor exige 
a transposição da condição em que diversas mercadorias possam 

se converter em equivalente geral (Marx, 2013). 
As mercadorias na forma relativa do valor precisam se 

relacionar umas com as outras e para isso constituem uma mer-
cadoria que comparece como representante geral. As mercado-
rias estabelecem uma espécie de pacto social fetichista entre si, 
em que uma delas deve ser elevada à condição de “leviatã” geral: 
o dinheiro. O valor de todas as mercadorias expressa-se exclu-
sivamente numa mercadoria, que sendo equivalente geral aliena 
de si sua condição relativa de valor. Ao ser excluída da forma do 
valor relativo das mercadorias, essa mercadoria assume a posição 
passiva no reino das mercadorias; entretanto, essa passividade é 
aparente, já que ela se torna a forma universal de manifestação 
do conteúdo (substância e grandeza) do valor. 

A elevação do ouro à condição de equivalente universal 
implica a sua exclusão do universo das mercadorias relativas. Na 
forma dinheiro, o ser-valor encontra uma forma de manifesta-
ção de objetivação mais adequada que a forma de manifestação 
expressa no valor de uso. Agora, o ser-valor encontrou uma ma-
téria adequada à sua forma. O ser-em-si de sua objetividade abs-
trata expressa no valor de uso da mercadoria singular e na forma 
simples do valor elevou-se a um patamar superior na forma do 
dinheiro. Agora a forma de manifestação em-si do valor pode se 

expressar como um ser-para-si no dinheiro (Marx, 2013). 
A sucessão das figuras que constituem as três formas do 

ser-valor – a forma relativa simples do valor como um universal 
abstrato de objetividade, a forma desdobrada e a forma univer-
sal objetiva – encontra sua concretude no dinheiro. O ser-valor 
consegue se exteriorizar enquanto valor no dinheiro. Isso ocorre 
porque todas as mercadorias que constituem o fundamento do 
dinheiro são excluídas da forma-equivalente universal. 

A eleição de uma mercadoria como equivalente univer-
sal se dá mediante a exclusão das mercadorias que figuram na 
forma relativa do valor. A forma relativa social e a forma equi-
valente universal se condensam na relação objetiva entre merca-
dorias e dinheiro, em que todas as mercadorias passam a amar a 
forma dinheiro e dinheiro não demostra amar ninguém, ou me-
lhor, ele parece amar somente a si mesmo – dinheiro tem uma 
dimensão narcisista. Entretanto, o dinheiro é somente a primeira 
manifestação do processo de autonomização das formas que vai 
constituir o capital, ou seja, o dinheiro ainda carece de uma me-
diação para se converter na forma absoluta de manifestação do 
ser-valor autônomo. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

142 143

No modo de produção capitalista, a mercadoria é algo 
que deve permitir não somente a constituição do valor, mas deve 
servir de prólogo para a alquimia da produção do mais-valor, en-
quanto fundamento ontológico do capital. Pela mediação do di-
nheiro, a mercadoria converte-se em valor que se valoriza, mas 
isso não se consubstancia na esfera da circulação. 

A forma-dinheiro não se restringe à forma-mercadoria; 
a mercadoria é somente o ponto de partida da compreensão do 
dinheiro, mas de modo algum ela esclarece as particularidades 
da forma-dinheiro. A mercadoria, enquanto fórmula celular da 
sociedade capitalista, não tem capacidade de dizer tudo aquilo 
que é o dinheiro; entretanto, ela é um ponto de partida para 
decodificar e revelar abstratamente a natureza dessa forma uni-
versal da riqueza. 

No modo de produção capitalista, o dinheiro conseguiu 
se desvencilhar dos velhos tentáculos da intermediação de um 
universo de coisas que não controlava e que não determinava, 
para configurar-se como uma espécie de dever-ser de todas as 
mercadorias. O dinheiro operou sua transmutação de uma mera 
mercadoria entre as distintas mercadorias para a posição de ra-
zão de ser de todas as outras e conquistar o amor de todas. Isso 
foi possível porque ela já guardava dentro de si essa potenciali-
dade, já que se apresentava desde o princípio como valor. Não é 
dinheiro que determina o valor, mas o valor expresso em cada 
mercadoria que serve de fundamentação do dinheiro. Não é a 

troca fundamenta o valor, mas o inverso (Marx, 2017). 
Enquanto mediação fundamental do mundo das merca-

dorias, o dinheiro deve se tornar o ponto de referência de todas 
as mercadorias e, nesse processo, assumir uma autonomia re-

lativa no reino das mercadorias. Com isso se constitui o fulcro 
elementar do fetiche das mercadorias. Entretanto, o fetiche não 
reside no ente abstrato-concreto do dinheiro, mas na natureza 
abstrata e universal da substância do valor. 

2.4 Fetiche da mercadoria 

A teoria do fetiche, em Marx, está conectada à sua teo-
ria do valor. As categorias fetiche e valor são categorias pletoras 
que servem de sustentação ao modo de produção capitalista e ao 
sistema do capital. Para Isaac Rubin (1987, p. 19, grifo nosso): 
“A teoria do fetichismo é per si, a base de todo o siste-
ma econômico de Marx, particularmente de sua teoria do 
valor”. 

A produção do valor não implica nenhuma contradição 
com o fetiche da mercadoria, mas encontra na teoria do fetiche 
sua plena realização, pois a produção do valor que se valoriza 
se constitui como o âmago da produção capitalista. O valor da 
mercadoria é determinado pela média do tempo de trabalho so-
cialmente necessário para a sua produção. Como o tempo de 
trabalho aparece como uma forma de abstração do trabalho con-
creto, esse trabalho se revela como trabalho abstrato. 

A teoria do fetiche está articulada à teoria do valor, que, 
em Marx, se distingue do valor-trabalho de David Ricardo, pois 
este não conseguiu captar a distinção entre trabalho concreto 
e trabalho abstrato. Apenas o trabalho abstrato possui a capa-
cidade e a propriedade para forjar valor. A formação de novo 
valor somente seria possível mediante a apropriação de trabalho 
excedente, ou seja, do mais-valor extraído da força de trabalho, 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

144 145

em que se paga por ela um quantum menor do que aquilo que foi 
repassado para o valor da mercadoria. 

Nas Teorias da Mais-Valia, Marx (1980, p. 597) afirma: 

Ricardo não examina – a propriedade especí-
fica do trabalho de gerar valor de troca ou de 
representar-se em valores de troca – o caráter 
desse trabalho. Daí não apreender a conexão 
entre esse trabalho e o dinheiro, ou a circuns-
tância de ele ter de configurar-se em dinhei-
ro. Por isso não concebe de maneira alguma o 
nexo entre a determinação do valor de troca da 
mercadoria pelo tempo de trabalho e a neces-
sidade do desenvolvimento que leva as merca-
dorias a formarem o dinheiro. Daí a sua falsa 

teoria monetária.

A forma do trabalho que constitui a teoria do valor em 
Marx é totalmente distinta da forma como Ricardo concebe o 
trabalho, pois este não chegou a entender devidamente o traba-
lho que serve de fundamentação ao valor. Desse modo, inexiste 
trabalho abstrato em Ricardo, como inexiste uma compreensão 
do papel decisivo que o mais-valor cumpre no interior do pro-
cesso de valoração do capital.

O termo fetiche em O capital não é uma simples metá-
fora para revelar a articulação que subsiste entre o mundo eco-
nômico e o mundo filosófico-literário; trata-se de uma categoria 
fundamental para entender a ossatura do sistema do capital em 
sua inteireza. Sua aplicação transcende a seção IV do primeiro 
capítulo da obra mencionada. Ele reverbera em todas as seções 
de O capital e encontra seu desfecho na última seção do livro 

terceiro de O capital, quando Marx trata da forma trinitária dos 
rendimentos. 

O fetiche da mercadoria representa o ponto de inflexão 
da subsunção da vida social ao capital, que alcança seu coroa-
mento na fórmula trinitária dos rendimentos. A exposição mais 
abstrata do fetiche da mercadoria na forma do capital geral, no 
livro primeiro, desdobra-se nas determinações mais concretas 
das múltiplas formas de capital, como aparece na superfície da 
sociedade capitalista no livro terceiro. 

A seção 4 do primeiro capítulo de O capital, denomina-
da O caráter fetichista da mercadoria e seu segredo (Der Fetischcharak-
ter der Ware und sein Geheimnis), é uma das partes mais relevantes 
para entender o fundamento da anatomia do sistema do capital 
e como seus tentáculos se estendem e dominam a totalidade das 
relações sociais, tanto das relações de produção quanto da circu-
lação. A recuperação realizada dos principais momentos e ele-
mentos tratados nas três seções anteriores revela que a referida 
seção foi escrita posteriormente e procura operar não somente 
uma espécie de síntese consistente de tudo o que foi explanado 
acerca da capilaridade da forma mercadoria, mas se configura 
como base fundamental de todo o edifício conceitual da obra em 
discussão. Na verdade, esta seção não aparecia na primeira edi-
ção (1867), vindo a emergir somente na segunda edição alemã 
(1873). 

A escrita tardia da seção 4 do primeiro capítulo permite 
que Marx opere uma exposição muito mais estética acerca dos 
enunciados desenvolvidos nas seções precedentes do capítulo 
primeiro. Observa-se a recorrência aos elementos literários e 
a presença de metáforas precisas para esclarecer a peculiaridade 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

146 147

da forma mercadoria. Marx (2013, p. 141) principia essa seção 
afirmando que, à primeira vista, a mercadoria se manifesta como 
“uma coisa óbvia, trivial”. No entanto, a análise meticulosa de 
sua anatomia revela que “ela é uma coisa muito intricada, plena 
de sutilezas metafísicas e melindres teológicos” (voll metaphysis-
cher Spitzfindigkeit und theologischer Mucke)27. 

A mercadoria incorpora em sua fisionomia um tipo de 
feitiço com capacidade de mudar as coisas de lugar, numa espécie 
de simulacro encantatório ela consegue inverter e subverter sua 
ordem natural, fazendo da relação social uma coisa natural e do 
mundo natural uma realidade social. Se as mercadorias pudes-
sem falar, elas iriam expressar o movimento invertido das rela-
ções sociais do seguinte modo:

“Valor” (valor de troca) “é qualidade das coi-
sas, riqueza” (valor de uso) [é qualidade] “do 
homem. Valor, nesse sentido, implica neces-
sariamente troca, riqueza não.” “Riqueza” (va-
lor de uso) “é um atributo do homem, valor 
um atributo das mercadorias. Um homem, ou 
uma comunidade, é rico; uma pérola, ou um 
diamante, é valiosa [...]. Uma pérola ou um 
diamante tem valor como pérola ou diamante.” 
(Marx, 2013, p. 149). 

27  Existe uma linha de continuidade entre a temática da alienação (consti-
tuída nos Manuscritos econômico-filosóficos de 1844) e a temática do fetichismo 
da mercadoria (desenvolvida em O capital). Ambas têm como fio condutor 
apontar como o sistema do capital se constituir como uma forma podero-
sa de exploração da classe trabalhadora. Essa demonstração encontra em 
O capital, uma elaboração muito bem acabada, pois revela isso mediante a 
demonstração da forma como o mais-valor se constitui como fundamento 
ontológico do sistema do capital. 

O mundo dos homens se transforma em mundo de coi-
sas e as coisas passam a dominar o universo social dos seres hu-
manos, configurando como seu ponto de partida e seu ponto de 
chegada. A mercadoria tem analogia com o mundo metafisico 
da religião; no entanto, as mercadorias, salienta Marx (2013, p. 
143), são “produtos da mão humana”, enquanto a religião é so-
mente um produto do cérebro que incide sobre a forma de ser 
dos indivíduos no mundo. Porque são produtos das mãos huma-
nas que aparecem como afastados do mundo da produção huma-
na e dotados de existência própria, Marx (2013, p. 143, grifo 
nosso) denomina de fetichismo, aquilo “que se cola aos produ-
tos do trabalho tão logo eles são produzidos como mercadorias e 
que, por isso, é inseparável da produção de mercadorias”28. 

Marx não foi o primeiro a adotar o termo fetiche. Na 
verdade, ele se apropriou da leitura do escritor francês Charles 
de Brosses, em sua obra Du culte des dieux fetiches (1756) 29, que 

28 “Dies nenne ich den Fetischismus, der den Arbeitsprodukten anklebt, 
sobald sie als Waren produziert werden, und der daher von der Warenpro-
duktion unzertrennlich ist (Marx, 1983, S. 87).

29  A obra de Charles de Brosses, Du culte des Dieux Fétiches ou Parallèle de 
l’ancienne Religion de l’Égypte avec la Religion Com este livro, pode-se argu-
mentar resumidamente, o fetiche entra nos debates acadêmicos e se torna 
um conceito repetidamente recebido nas teorias científicas. Os exemplos 
mais conhecidos são as teorias do fetichismo de Karl Marx e Sigmund Freud, 
que ainda hoje são amplamente recebidas. O subtítulo que a obra de De 
Brosse traz às vezes é ignorado ou esquecido - “o exame da religião egíp-
cia antiga” (Antenhofer, 2011, p. 4). Para Safatle (2010, p. 1): “Baseando-se 
no relato de navegadores portugueses a respeito do modo de culto de tri-
bos africanas da Guiné e da África Ocidental, De Brosses criava um termo 
derivado do português antigo fetisso (que dará no atual feitiço), a fim de 
colocar em marcha uma generalização extensa que englobava esses espaços 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

148 149

trata da religião egípcia e do caráter divino que ela confere aos 
objetos. O interesse pela referida categoria aparece inicialmente 
em sua tese doutoral e, posteriormente, nos artigos da Gazeta 
Renana acerca dos Debates sobre a Lei de Roubos de Madeira (1842), 
nos Manuscritos econômico-filosóficos (1844) e em diversas outras 
obras. 

A categoria trabalho alienado é uma espécie de ponto de 
Arquimedes de sua investigação conceitual, que encontra seu co-
roamento na teoria do fetiche em O capital. O trabalho alienado 
não deve ser confundido com o trabalho abstrato, pois este se 
constitui como a substância do valor, enquanto o trabalho aliena-
do se configura como a forma do trabalho na sociedade capitalis-
ta e está relacionado ao processo de afastamento do trabalhador 
do produto de seu trabalho, de si mesmo, do gênero humano e 
da humanidade. 

Pela mediação da categoria do trabalho alienado (entfrem-
dete Arbeit), Marx (2008) estabelece as bases para a compreensão 
de todas as modalidades de alienação (religiosa, filosófica e polí-
tica) que perpassam o modo de produção capitalista. A alienação 
deixa de configurar-se como sinônimo de todo o processo de 
objetivação, como assinalava Hegel, para circunscrever-se espe-
cificamente como expressão das vicissitudes do trabalho assala-
riado. O processo de realização do trabalho é um movimento de 
desrealização do trabalhador. 
infinitos nos quais o Ocidente não via sua própria imagem. Tal caracteriza-
ção do pretenso pensamento primitivo por meio do fetichismo atravessará 
os séculos 18 e 19. Ela pode ser encontrada, entre outros, em escritos de 
ideólogos como Destutt de Tracy, de filósofos como Immanuel Kant, W. F. 
Hegel, Benjamin Constant, mas será com Augusto Comte que o fetichismo, 
definido como estágio inicial da vida social e das formas do pensar, alcançará 
sua enunciação canônica”. 

Nos Grundrisse, Marx (2011) esclarece mais sistematica-
mente a natureza capitalista da alienação. Ela aparece relacionada 
ao processo de valoração (valor de troca) e ao domínio do capi-
talista sobre o trabalho de maneira autonomizada. Nos referidos 
Manuscritos, observa-se um avanço conceitual na compreensão 
não somente da alienação, mas da categoria do fetichismo. No 
entanto, é somente em O capital que o fetichismo constitui uma 
categoria consolidada e desenvolvida, a explicar a relação das 
coisas sensíveis com as coisas suprassensíveis, bem como o movi-
mento de inversão entre o mundo das coisas e o mundo dos se-
res humanos. Ocorre então uma “personificação das coisas” (fe-
tichismo) e uma “coisificação das personificações” (reificação). 

O fetichismo não resulta de uma deformação da cons-
ciência nem se configura como uma problemática individual, se-
não como um fenômeno essencialmente social. Resulta de uma 
relação social tipicamente conformada pela economia de mer-
cado. O fetiche caracteriza-se como uma variante do processo 
de alienação do modo de produção capitalista e independe da 
consciência humana.

O termo “fetichismo” vem de “fetiche”, que quer dizer o 
mesmo que feitiço em português. Remete à palavra latina “facti-
cius”, como sinônimo de “artificial” (Fleck, 2012) 30. O “caráter 
de fetiche” (Fetischcharakter) da mercadoria reverbera em todas as 
determinações do capital. Ele é “independente e exterior à 
consciência. Não se trata de um fenômeno subjetivo de inver-

30 O dicionário Le Petit Robert enumera três significados para ‘fétiche’: ‘1. 
Nome dado pelos brancos aos objetos de culto das civilizações ditas primiti-
vas’, ‘2. Objeto ao qual se atribui um poder mágico ou benéfico’ e ‘3. Aquilo 
que é reverenciado sem discernimento’ (Fleck, 2012, p. 143).



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

150 151

são ou ilusão da consciência” (Freire, 2021, p. 122, grifo nosso). 
O fetiche independe da consciência humana e perpassa as rela-
ções sociais e as relações de produção capitalistas. Trata-se da 
aparência na objetividade, e não somente da aparência 
de objetividade. 

Para Freire (2021, p. 121), o termo fetiche refere “uma 
interação entre a habilidade humana e a natureza, e tem uma 
conotação ambivalente entre o falso e o fabricado”. Para ele, a 
noção de fetiche se apresenta essencialmente “como materia-
lidade irredutível do objeto, isto é, em sua condição de en-
carnação material. O fetiche não se confunde com o ídolo, 
pois este tem relação de icônica semelhança com algum modelo 
ou entidade imaterial” (Freire, 2021, p. 121, grifo nosso). O ter-
mo fetiche ganhou nas mãos de Marx um sentido não apresenta-
do em outros autores, a exemplo de Charles de Brosses, Augusto 
Comte31, Ludwig Feuerbach, Bruno Bauer e John Stuart.

Segundo Freire (2021, p. 120), existe uma distinção, 
pouco usual entre os intérpretes do Mouro, entre “caráter de 
fetiche” [Fetischcharakter] e “fetichismo” [Fetischismus] da merca-
doria. A maioria nas análises da letra do texto marxiano deixa 
escapar a diferenciação e “a relação fundamental entre os con-
ceitos de “caráter de fetiche” [Fetischcharakter] e de “fetichismo” 
[Fetischismus] n’O capital. Os referidos conceitos acabam se per-
dendo no diapasão da alcunha genérica de fetichismo, como se 
fossem um mero apêndice das categorias alienação e ideologia, 

31 Augusto Comte considera que a história humana é perpassada pela pre-
sença de três estágios: teológicos, metafísicos e positivos. E cada um desses 
estágios experimenta em seu interior: fetichismo, politeísmo e monoteísmo 
(Marxhausen, 2011).

sem demarcar com precisão sua relevância para a apreensão de 
toda estrutura de O capital. 

Com isso se perde a diferenciação e a identidade existen-
tes entre as categorias fetiche e alienação, bem como a relação 
dialética estabelecida entre fetichismo e ideologia. A dialética da 
identidade e da diferença, em que o processo de diferenciação 
cumpre papel nodal no processo de desvelamento da realidade, 
precisa ser devidamente considerada para que não se perca o es-
sencial em meio ao inessencial. 

Esclarece Freire (2021, p. 121, grifo nosso):

os conceitos de caráter de fetiche e fetichis-
mo compõem o instrumento analítico-meto-
dológico fundamental para a economia polí-
tica marxiana. Enquanto o fetiche se refere à 
caracterização objetiva do modo de produção 
capitalista como dominação, o fetichismo se 
refere à consciência como distorção cognitiva 
ou percepção falsa da realidade similar à crença 

supersticiosa. 

As categorias fetiche e fetichismo da mercadoria são ca-
tegorias decisivas para se entender o sistema do capital e a tota-
lidade das relações que constituem o modo de produção capita-
lista. Via de regra, o fetiche da mercadoria é reduzido à esfera da 
circulação, e as pessoas tendem a aplicar ao mundo do consumo 
intensificado pelo estímulo oferecido pelos meios de comuni-
cação (publicidade e propaganda). Entretanto, a categoria feti-
che desempenha um papel nodal na elucidação da anatomia da 
mercadoria, pois “se refere à caracterização objetiva do modo de 
produção capitalista como dominação” (Freire, 2021, p. 121). 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

152 153

Uma dominação que não se passa simplesmente pelo cé-
rebro e pela consciência dos indivíduos, como algo semelhante 
ao conceito de ideologia, ou seja, como espécie de falsa cons-
ciência da realidade social. A noção de fetiche está relacionada 
ao poder que emana da própria organização social, de uma ca-
pacidade de subversão da realidade que emana da própria forma 
de organização da produção. Então, não se trata de uma mera 
distorção cognitiva da consciência ou de uma falsa percepção da 
realidade como pode acontecer com a concepção religiosa do 
mundo. 

A generalização constante do termo “fetichismo da mer-
cadoria” oblitera sua distinção em relação ao “caráter de fetiche” 
(Fetischcharakter). A uniformização leva à perda de diferenciação 
entre “caráter de fetiche” (Fetischcharakter) e fetichismo (Fetischis-
mus). O caráter de fetiche da mercadoria, do dinheiro e do capi-
tal independe da consciência dos indivíduos, ela possui uma apa-
rência na objetividade que transmuta o sentido efetivo das coisas. 
O “caráter de fetiche” da mercadoria transcende as determina-
ções das mãos e da cabeça humana, fugindo completamente do 
controle de seus produtores e que subverte as relações humanas, 
à proporção em que transforma a relação dos homens em relação 
entre coisas. Os produtos das mãos humanas assumem dimensão 
misteriosa e parecem ser dotados de vida própria. Quando isso 
se revela de forma objetiva e não como simples produto da sub-
jetividade, dá-se a constituição do fetiche da mercadoria. 

O fundamento abstrato do modo de produção capitalista 
não resulta da imaginação nem é produto da ficção, mas deriva 
das vicissitudes da atividade humana procedente de uma deter-
minada forma de organização e controle da força de trabalho. Isso 

implica que a forma misteriosa da mercadoria não se configura 
como propriedade natural, mas como expressão das relações 
sociais, em que os produtores não controlam nem determinam 
essa processualidade social. Uma relação social “determinada en-
tre os próprios homens” que assume a “forma fantasmagórica de 
uma relação entre coisas” (Marx, 2013, p. 143). 

O “caráter de fetiche” do mundo das mercadorias brota 
da própria natureza social do trabalho que produz mercadorias, 
ou seja, ele decorre da peculiaridade do trabalho abstrato. O tra-
balho concreto é subordinado completamente no seu interior, 
fazendo desaparecer as qualidades e habilidades inerentes de seus 
produtores para fazer predominar seu aspecto meramente quan-
titativo. Na relação forjada sob o primado do trabalho abstrato, 
os produtos de trabalhos privados são “realizados independen-
temente uns dos outros. O conjunto desses trabalhos privados 
constitui o trabalho social total” (Marx, 2013, p. 143). 

Nessa relação, “os produtores só travam contato social 
mediante a troca de seus produtos do trabalho; os caracteres es-
pecificamente sociais de seus trabalhos privados aparecem ape-
nas no âmbito dessa troca” (Marx, 2013, p. 143). Os trabalhos 
privados passam pela mediação da troca, pois os produtores se 
autonomizam uns dos outros e produzem para atender as neces-
sidades de terceiros e nunca as suas próprias necessidades. Desse 
modo, a relativa autonomia da produção individual é coroada 
pela dependência social, em que o desenvolvimento da produção 
capitalista implica o aprofundamento da divisão social do traba-
lho e da relação de dependência relacionada ao trabalho alheio, 
em que as necessidades individuais somente poderão ser saciadas 
pela mediação do intercâmbio. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

154 155

Os trabalhos privados movimentam-se como elos do tra-
balho social através das relações que a troca estabelece entre os 
produtos do trabalho e, por meio destes, também com os traba-
lhadores. Os produtores experienciam relações sociais com os 
seus trabalhos privados “não como relações diretamente sociais 
entre pessoas em seus próprios trabalhos, mas como relações 
reificadas entre pessoas e relações sociais entre coisas” 
(Marx, 2013, p. 143, grifo nosso). Acrescenta Marx (2013, p. 
144): “Seu próprio movimento social possui, para eles, a forma 
de um movimento de coisas, sob cujo controle se encontram, 
em vez de eles as controlarem”. A forma do trabalho privado 
opera a antítese entre valor de uso e valor, na forma trabalho 
particular e do trabalho concreto, que é concebido como tra-
balho geral abstrato, “da personificação das coisas e coisificação 
das pessoas – essa contradição imanente adquire nas antíteses da 
metamorfose da mercadoria suas formas desenvolvidas de movi-
mento” (Marx, 2013, p. 171).

A igualdade expressa entre os múltiplos trabalhos “só 
pode consistir numa abstração de sua desigualdade real, na re-
dução desses trabalhos ao seu caráter comum como dispêndio 
de força humana de trabalho, como trabalho humano abstrato” 
(Marx, 2013, p. 143). A igualdade dos múltiplos trabalhos é re-
flexo da natureza do trabalho abstrato, ou melhor, de uma socie-
dade em que a forma mercadoria determina as relações sociais 
como relações entre coisas. Desse modo, os produtores “não re-
lacionam entre si seus produtos do trabalho como valores por 
considerarem essas coisas meros invólucros materiais de traba-
lho humano de mesmo tipo” (Marx, 2013, p. 143). Ao contrá-
rio, porque eles “equiparam entre si seus produtos de diferentes 

tipos na troca, como valores, eles equiparam entre si seus dife-
rentes trabalhos como trabalho humano” (Marx, 2013, p. 144). 

O caráter de fetiche da mercadoria resulta da subversão 
da relação que fundamenta a relação, pois o ser acessório e con-
tingente passa à condição de ser essencial e fundamental, e o ser 
essencial e fundamental passa à condição aparente de inessencial. 
Desse modo, o valor de uso deixa de ser o fundamento ontológi-
co da relação e passa a existir em função do valor. As sutilezas e 
manhas teológicas da mercadoria fazem com que o valor de uso 
somente exista na forma da mercadoria, ou seja, “para ser valor 
de uso é necessário ser, contraditoriamente, não valor de uso” 
(Antunes, 2018, p. 243). 

O “fetiche da mercadoria” (Warenfetisches) tem a capaci-
dade de apresentar tudo cindido e fora de lugar, invertendo os 
papéis das coisas produzidas pelos seres humanos. Assim, “a me-
tafísica inverte os polos da relação, convertendo, misticamente, 
a mercadoria no ser absoluto, em si e para si, e o valor de uso no 
ser relativo e dependente, no ser que depende do ser mercadoria 
para ser útil e prestável ao ente humano” (Antunes, 2018, p. 143). 
Dessa maneira, o modo de produção capitalista não implica na 
destruição da metafisica religiosa que afirmava combater através 
de seus pensadores iluministas, mas reconfigura a representação 
metafisica do mundo social, dando a ela um caráter muito mais 
consistente e difícil de superar somente na esfera da mudança da 
consciência dos indivíduos envolvidos. 

A metafísica assume agora corolários poderosos com o 
advento da sociedade capitalista, pois emana da constituição de 
uma realidade social que tende a mistificar e ocultar o funda-
mento e a essencialidade das coisas. Essa forma de sociabilidade 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

156 157

submete todos os valores místicos do passado ao preceito funda-
mental da mercadoria e de uma mercadoria que aparece como 
equivalente universal. O fetiche do objeto construído pelas mãos 
humanas ganha um caráter de autonomia nunca alcançada nas so-
ciedades pré-capitalistas. 

A mesa parece uma coisa banal e “relativamente fácil de 
analisar” (Marx, 2013, p. 149). Entretanto, quando essa mesma 
mesa se transforma numa mercadoria, a coisa muda de figura e 
aparece não somente como uma coisa sensível, mas se transfor-
ma numa coisa suprassensível. Nesse novo estado, escreve Marx 
(2013, p. 142), “Ela não só se mantém com os pés no chão, mas 
põe-se de cabeça para baixo diante de todas as outras merca-
dorias, e em sua cabeça de madeira nascem minhocas que nos 
assombram muito mais do que se ela começasse a dançar por 
vontade própria”. 

A aura misteriosa e fantasmal da mercadoria não proce-
de de seu valor de uso nem do conteúdo das determinações de 
valor, pois, como produto do trabalho concreto, a mercadoria 
provém do dispêndio de energia humana, do movimento do cor-
po, dos músculos, cérebro, nervos e órgãos sensoriais. A mesa é 
fruto do trabalho vivo que foi objetivado na madeira advinda da 
árvore. Desse modo, a matéria existente em estado bruto é mo-
dificada pela intervenção consciente do homem, que transforma 
a causalidade dada em causalidade posta em consonância com os 
preceitos teleológicos primários. Isso porque a razão de ser da 
árvore não é servir de mesa para os homens, da mesma maneira 
que o fundamento ontológico do capim não é servir de alimento 
para o gado. 

A mesa foi construída para atender necessidades objeti-

vas, logo ela foi produzida como valor de uso. Este valor de uso 
somente existe na natureza como possibilidade imposta pelos 
homens, não possuindo nenhuma determinação natural. É pela 
mediação do trabalho que a natureza é transformada e de alguns 
pedaços de madeira pode emergir uma mesa. 

Marx salienta ainda que o caráter sobrenatural na mesa 
não provém do tempo de trabalho necessário para sua produção, 
ou seja, tampouco provém da “base da determinação da grandeza 
de valor – a duração desse dispêndio ou a quantidade do trabalho 
–; a quantidade é claramente diferenciável da qualidade do tra-
balho” (Marx, 2013, p. 142). O tempo de trabalho socialmente 
necessário para produzir as coisas sempre interessou aos produ-
tores, independentemente do momento histórico e do desenvol-
vimento das forças produtivas.

Nota-se que a mesa ganha poderes mágicos como um to-
tem, um talismã, uma imagem sagrada e determinados objetos 
religiosos (cruz, hóstia, colares, imagens dos santos etc.) quando 
ela se torna uma mercadoria. A mesa assume corolários sobre-
naturais que encobrem a sua procedência material e objetiva, 
de forma análoga a uma “carranca”32, que enquanto produto das 

32 Carcanholo (2011, p. 86) esclarece a natureza do objeto denominado 
“carranca”: “É possível que sua função fosse, pelo menos inicialmente, apenas 
mercantil e trivial: os barcos seriam adornados com as carrancas para serem 
mais atraentes aos passageiros, num processo de vulgar competição entre os 
proprietários; o objetivo seria, então, conseguir maior número de clientes, 
entre os que necessitavam de transporte pelo rio. Há, porém, uma inter-
pretação diferente: a de que seriam utilizadas para afastar maus espíritos e 
garantir proteção durante as viagens pelo enorme e fantástico rio. Segundo 
essa interpretação – que não se apresenta como conflitante com a anterior, 
mas que poderia ser complementar –, as carrancas teriam o poder de afu-
gentar animais agressivos (como o jacaré e o enorme surubim), além dos 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

158 159

mãos humanas não comporta em si qualquer poder sobrenatural; 
no entanto, “os homens lhe atribuem esse poder, e a convicção 
deles pode chegar a ser tão intensa que, efetivamente, o medo os 
faça escutar os gemidos” (Carcanholo, 2011, p. 87). 

Por “convenção social”, um objeto inanimado passa a ter 
poder animado e capacidade de afugentar os perigos advindos 
da natureza e das relações sociais. O objeto passa a ser venerado 
e cultuado, sendo representado como dotado de poderes mági-
cos e metafísicos. Reinaldo Carcanholo (2011, p. 87) apresenta a 
“carranca” como exemplo de fetiche, nos termos: “A carranca é 
um fetiche, e o fenômeno da mente humana de atribuir poderes 
à escultura, ao pedaço de madeira, e de tornar o ser humano 
submisso ou dependente dela é o que caracteriza o fetichismo”. 
Desse modo, um produto das mãos humanas ganha poderes 
especiais; poderes que emanaram da mente humana, das rela-
ções sociais que transforma o irreal em verdadeiro, sobrenatu-
ral como fundamento do mundo natural. O pedaço de madeira 
transformado num totem ou numa escultura sagrada representa 
um poder que brota de determinado contexto social em que os 
homens precisam afugentar seus medos e acalmar seus espíritos. 
Assim, o homem é levado a ajoelhar-se perante artefatos e coisas 
que ele mesmo produziu e que aparece dotada de vida própria. 

Pela mediação de uma escultura, o homem produz um 
objeto que ganha existência determinada e passa a determinar a 
existência de seu criador. O fetiche implica que o objeto é por-
tador de uma auréola que transcende seu produtor, possui a apa-
rência de objetividade. O poder da carranca passa a derivar dela 
mesma e não das mãos de seu criador e ela não parece emanar 
maus espíritos presentes nas águas, especialmente o ‘Nêgo d’Agua’, conhe-
cido na região como responsável por acidentes com pequenas embarcações”

da mente humana. Assim, “O ser humano passa a ser escravo do 
produto de suas próprias mãos: da escultura convertida, por ele 
mesmo, em fetiche” (Carcanholo, 2011, p. 88). 

A natureza enigmática da mercadoria, enquanto produto 
do trabalho, provém da própria forma da mercadoria, ou seja, 
ela configura-se não somente como aparência de objetividade, 
mas como aparência na objetividade, como uma aparência so-
cialmente necessária que se expressa como uma realidade inexo-
rável que retroage sobre os seus produtores como uma forma de 
dominação social. A responsabilidade pela forma mistificada da 
mercadoria emana das relações sociais que constituem o modo 
de produção capitalista. 

A dimensão fantasmagórica da mercadoria resulta do 
fato dela espelhar, segundo Marx (2013, p. 142): 

os caracteres sociais de seu próprio trabalho 
como caracteres objetivos dos próprios produ-
tos do trabalho, como propriedades sociais que 
são naturais a essas coisas e, por isso, reflete 
também a relação social dos produtores com 
o trabalho total como uma relação social entre 

os objetos, existente à margem dos produtores. 

O afastamento do trabalhador do produto do trabalho e a 
relação estranhada dos produtos do trabalho em relação aos seus 
produtores são elementos propulsores da natureza suprassensí-
vel da mercadoria como uma aparência de objetividade inques-
tionável. Assim, a coisa que aparenta emanar de si mesma parece 
possuir uma determinação própria, obliterando o fundamento 
da relação. Isso não quer dizer que a mercadoria não tenha uma 
dimensão sensível; ela possui dimensões, tanto sensível quando 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

160 161

suprassensível. Esta última açambarca completamente a dimen-
são sensível, oferecendo uma impressão sobre si mesma que en-
cobre a mola propulsora de seu fundamento. 

A forma mercadoria e o valor dos produtos do trabalho 
humano transmutam-se de tal maneira no interior de uma relação 
social direcionada à produção do valor, que a mercadoria se re-
presenta sob uma forma aparente de objetividade que oculta sua 
essencialidade. Isso não tem “absolutamente nada a ver com sua 
natureza física e com as relações materiais [dinglichen] que dela 
resultam” (Marx, 2013, p. 142). Salienta Marx (2013, p. 143, 
grifo nosso): “É apenas uma relação social determinada 
entre os próprios homens que aqui assume, para eles, 
a forma fantasmagórica de uma relação entre coisas”. 
A aparência se configura como uma coisa socialmente necessá-
ria, ou seja, subsiste uma objetividade da aparência portadora de 
poderes. 

O caráter fetichista não resulta da circulação, mas da 
própria forma de constituição de processo de produção de mer-
cadorias. O caráter fetichista das mercadorias emerge do caráter 
social do trabalho produtor de mercadorias. O trabalho abstra-
to-concreto é o fundamento do caráter fetichista da mercadoria, 
em que o trabalho se configura como: 1) atividade abstrata pura 
e imediata consigo que constitui o ser-valor; 2) dispêndio de 
energia humana quantitativamente representada na objetividade 
abstrata do valor; 3) consubstanciação dos distintos trabalhos na 
forma do tempo de trabalho genérico homogêneo (Silva Júnior, 
2010). 

A objetividade do valor não se inscreve meramente na 
relação coisal, mas resulta de uma relação social em que os seres 

humanos assumem a forma de coisas. Essa objetividade aparente, 
fetichista e fantasmagórica é real, não falsa, ela realmente existe 
e exerce uma poderosa função social. O fetiche da mercadoria 
serve para manifestar a forma de ser do valor, em que o caráter 
social do trabalho se manifesta como uma relação entre coisas, 
a relação dos homens entre si é mediada pelas mercadorias. O 
fetiche não é uma mera relação entre coisas ou entre pessoas, 
mas uma relação entre pessoas que se inscreve sob o invólucro 
de coisas que se autonomizam frente aos seus criadores. 

2.5 Fetiche do dinheiro e do capital

Inexiste uma teoria do dinheiro sem uma teoria do valor. 
Se a teoria marxiana do dinheiro pressupõe a teoria do valor, a 
teoria do valor inexiste sem a teoria do dinheiro. Como meio de 
circulação, o dinheiro precisa ser uma mercadoria no exercício 
de sua função como medida de valor. O processo de generaliza-
ção das relações de troca das mercadorias entre si seria imprati-
cável sem a recorrência ao dinheiro; por sua vez, uma teoria do 
dinheiro é impossível sem a generalização da forma do trabalho 
que oferece sustentação ao processo de produção de mercado-
rias (Marx, 2013). 

A teoria do dinheiro é fundamental para a compreensão 
da circulação e da teoria do valor, quando se trata das relações 
constitutivas da produção. A despeito da primazia que ocupa a 
produção sobre a circulação, subsiste uma relação de codeter-
minação entre produção e circulação; uma inexiste sem a outra. 
A unidade das duas teorias permite entender o quadro geral do 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

162 163

sistema do capital como uma totalidade formada por múltiplas 
determinações (Rubin, 1987). O dinheiro pode ser abstraído 
da teoria do valor de maneira somente provisória e didática, ou 
seja, ele pode ser isolado para permitir um nível de apreensão 
mais elevado, mas deve fazer o caminho de volta para a teoria do 
valor. A partir da mercadoria, o dinheiro pode ser desdobrado 
em distintos níveis de determinação (Melo, 2022). 

Não há paradoxo ou incongruência entre a teoria do va-
lor e a teoria do dinheiro; este se constitui como o elemento que 
assegura o valor de troca das mercadorias através da determina-
ção de seus preços. Entretanto, nem sempre o preço expressa 
o valor da mercadoria. Pode haver uma contraposição entre o 
valor e o preço em termos quantitativos. A expressão monetária 
do valor pode não expressar uma identidade, mas uma diferen-
ciação de natureza qualitativa. Apesar de o preço configurar-se 
como a manifestação externa do valor da mercadoria, pode ha-
ver incompatibilidade entre valor e preço.  

Embora Marx (2013) reconheça a possibilidade da exis-
tência de coisas com preços e sem valor – pelo fato de serem 
destituídas da presença do tempo de trabalho socialmente neces-
sário, como determinante do valor das coisas –, a análise marxia-
na intenta apontar como o movimento da mercadoria conduz ao 
dinheiro como a forma mais elevada de constituição do fetiche 
da mercadoria. O arcabouço conceitual marxiano presume o di-
nheiro como uma mercadoria. 

A substância imanente do valor é o trabalho abstrato, e 
a grandeza do valor é tempo de trabalho abstrato. Para Marx 
(2013), o dinheiro é a forma acabada do valor. Sem a teoria do 
dinheiro, a teoria do valor fica circunscrita ao terreno ideal, não 

passa de um espectro sem eficácia e efetividade objetiva. O di-
nheiro é a forma extroversa do valor; pela sua mediação o va-
lor pode efetivar-se. Por sua vez, o dinheiro parece se constituir 
como uma forma autônoma em relação ao valor, quando na ver-
dade ele emana do valor. Entretanto, a mistificação que perpassa 
a própria forma do equivalente universal faz com que o dinheiro 
compareça como uma forma soberana e independente do valor. 
Isso é possibilitado pelas distintas manifestações empíricas em 
que as coisas aparecem como destituídas de valor e portadoras 
de preço, em que nem tudo que tem preço tem valor. 

O dinheiro parece uma coisa simples e trivial; no entan-
to, ele é cheio de “manhas teológicas e sutilezas metafísicas”. Ele 
é usado constantemente pelas pessoas, e poucas são aquelas que 
têm consciência da sua natureza e condições para refletir sobre 
sua natureza ontológica. A revelação do fundamento do caráter 
de fetiche mercadoria desvela o caráter de fetiche do dinhei-
ro. A mercadoria, quando se metamorfoseia na forma dinheiro, 
potencializa sua condição de fetiche, ganhando corolários mais 
sofisticados e determinações renovadas. Para elucidar o funda-
mento do dinheiro, Marx (2013, p. 122) entende que é preci-
so “seguir as pegadas do valor que se esconde”. Esse desvelar 
tem como propósito fazer desaparecer “o enigma do dinheiro” 
(Marx, 2013, p. 122). 

No terceiro capítulo do livro primeiro de O capital, Marx 
apresenta as funções constitutivas da forma-dinheiro: 1) Medida 
dos valores; 2) Meio de circulação; 3) Dinheiro como dinheiro 
(entesouramento, meio de pagamento, dinheiro mundial). No 
exercício de sua função como medida de valor, o dinheiro se 
revela como “a forma necessária de manifestação da medida ima-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

164 165

nente de valor: o tempo de trabalho” (Marx, 2013, p. 169). 
O desenvolvimento da relação social que perpassa o rei-

no das mercadorias complexifica-se cada vez mais e resulta na 
superação da primeira forma de permutabilidade para uma se-
gunda, em que a troca se constitui como quintessência da rela-
ção. Para Marx, “não é a troca que regula a grandeza de valor da 
mercadoria, mas, inversamente, é a grandeza de valor da mer-
cadoria que regula suas relações de troca” (Marx, 2013, p. 116). 
A forma equivalente assume cidadania universal e consiste numa 
espécie de substância natural existente no corpo das distintas 
mercadorias que se configuram na forma relativa do valor. 

Pela mediação de um equivalente geral, todas as mer-
cadorias “aparecem agora não só como qualitativamente iguais, 
como valores em geral, mas também como grandezas de valor 
quantitativamente comparáveis” (Marx, 2013, p. 113). A forma 
equivalente universal representa o movimento propedêutico de 
constituição do dinheiro como expressão mais elevada da posição 
de equivalência. O dinheiro é alçado à posição de monopólio da 
representação do valor do mundo das mercadorias (Marx, 2013, 
p. 121). Enquanto na fase do fetiche da mercadoria subsistia cer-
ta relação de aproximação com o mundo sensível, na fase do 
fetiche do dinheiro oblitera-se por completo a relação imediata 
com o mundo sensível que subsistia no corpo das mercadorias. 

O dinheiro não é um signo de si mesmo, porque somen-
te consegue expressar seu valor se emergir como equivalente 
de todas as mercadorias, já que seu “próprio valor é determi-
nado pelo tempo de trabalho requerido para sua produção e se 
expressa numa dada quantidade de qualquer outra mercadoria 
em que esteja incorporado o mesmo tempo de trabalho” (Marx, 

2013, p. 154). O valor do dinheiro provém de uma relação social 
em que a média do tempo de trabalho socialmente necessário é o 
fundamento do valor de todas as mercadorias. No entanto, “a di-
ficuldade não está em compreender que dinheiro é mercadoria, 
mas em descobrir como, por que e por quais meios a mercadoria 
é dinheiro” (Marx, 2013, p. 155). 

A mistificação da forma mercadoria encontra seu coroa-
mento no momento em que se dá a constituição do dinheiro 
como equivalente universal. A forma dinheiro assume a caracte-
rização particular de uma mercadoria que se distingue de todas 
as outras, e essas passam a expressar seu valor pelo dinheiro. 
As mercadorias “parecem expressar nela seus valores pelo fato 
de ela ser dinheiro. O movimento mediador desaparece em seu 
próprio resultado e não deixa qualquer rastro”. (Marx, 
2013, p. 155, grifo nosso). 

O dinheiro seria uma espécie de mercadoria antitéti-
ca. Ela se configura como a expressão máxima do processo de 
fetichização que constitui a forma mercadoria. Ela não é uma 
mercadoria qualquer, mas uma mercadoria que foi elevada à má-
xima potência e que culmina determinando a forma de ser das 
distintas mercadorias. Entretanto, o poderio do dinheiro inexis-
tiria sem a forma do trabalho que serve como substância. E não 
somente isso, o dinheiro jamais se tornaria o suprassumo das re-
lações reificadas que constituem o modo de produção capitalista 
sem a força de trabalho. É pela mediação de uma mercadoria 
sui generis que o dinheiro vai poder operar sua metamorfose de 
dinheiro em mais dinheiro ou de dinheiro em capital. 

A natureza fetichista do dinheiro permite que ela se 
apresente como contraposta tanto em relação ao valor quanto 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

166 167

em relação ao trabalho abstrato, pretendendo fazer desaparecer 
por completo os fundamentos de sua forma de ser. Entretan-
to, o desenvolvimento da forma aparentemente autônoma do 
dinheiro está articulado tanto ao seu ponto de partida quanto 
ao seu ponto de chegada. O fetiche do dinheiro está colado ao 
autodesenvolvimento do fetiche da mercadoria e ao autodesen-
volvimento da forma que oferece sustentação à teoria do valor e 
ao sistema do capital. 

A aparência autossuficiência do dinheiro serve de cris-
talização e crisalidação da forma de ser primordial de todas as 
demais mercadorias. E essa forma encontrou seu coroamento no 
ouro, enquanto equivalente universal. Isso quer dizer que não 
subsiste nada de natural na forma dinheiro, pois sua natureza 
aparentemente autonomizada em relação à produção emana das 
condições objetivas que modelam a estrutura do modo de pro-
dução capitalista. O dinheiro desempenha a função de externa-
lização do valor. 

Para Marx (2013), as propriedades fundamentais do 
dinheiro se assentam no fetiche, ou seja, não se plasmam nas 
propriedades naturais dos metais preciosos nem em convenções 
simbólicas ou cognitivas. Elas emanam das relações sociais assen-
tadas no trabalho abstrato, ou seja, não brotam de uma forma 
subjetiva, mas que se inscreve efetivamente através das coisas e 
como essas coisas tem um poder de subverter as relações huma-
nas. Assim, o dinheiro tem a função de garantir o processo de 
fluidez das relações sociais como relações entre coisas de manei-
ra mais poderosa que as mercadorias singulares. Ele deve permi-
tir a circulação de coisas, mas só é possível a circulação de coisas 
quando existe uma produção muito bem delineada. E o modo de 

produção capitalista não concebe a produção para venda como 
uma coisa episódica, mas como a base de sua arquitetônica social.

E a forma-dinheiro acaba se plasmando ubiquamente no 
interior das relações econômicas subordinando as relações so-
ciais, passando a determinar as relações humanas, em que tudo 
passa a girar em todo do dinheiro. Como equivalente universal, 
o poder do dinheiro se generaliza de tal modo que nada pode 
escapar do nivelamento imposto, ele deve suprassumir todas as 
diferenças. Nada pode sobreviver sem submeter-se medida do 
valor do dinheiro e transformado em dinheiro. Assim, as rela-
ções humanas são aprisionadas ao dinheiro, em que este enlaça 
tudo em suas malhas invisíveis e consolida-se como espécie de 
senhor por excelência das relações humanas. E todos passam a 
correr atrás do dinheiro e ele não corre atrás de ninguém. A 
superioridade do dinheiro no reino das mercadorias passa a con-
substanciar-se na superioridade do dinheiro perante os seres hu-
manos, em que estes passam a ser regidos pelo dinheiro. 

O dinheiro como uma forma acabada se expressa como 
uma espécie de forma destituída de conteúdo, como elemento 
que se autodetermina em seu devir consigo mesmo. O dinheiro 
aparece como uma abstração em que a forma parece destituída 
de seu conteúdo quando se manifesta nos preços das mercado-
rias. O valor quando se converte em preço, o dinheiro pare-
ce como seu elemento determinante. A fórmula dinheiro gera 
dinheiro serve perfeitamente para a alquimia mistificadora que 
encontra seu esplendor nas formas “vazias de conteúdo” como 
“salário como valor do trabalho”, “juros como preço do dinheiro” 
etc. Assim, a consideração do dinheiro como forma sem conteú-
do serve de prelúdio das formas mais elevadas de mistificação 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

168 169

do capital, em que tudo aparece invertido. No fundo, as formas 
mercadoria e dinheiro não passam de formas funcionais do capi-
tal, em que cada forma opera uma inversão mais elevada do seu 
conteúdo material. 

Elas não passam de modos aparentes de mistificação do 
conteúdo que lhe serve de fundamentação. As formas distorcidas 
podem se revelar tanto na esfera da aparência da objetividade 
quanto na aparência da essência, escondendo e mistificando a es-
sência da aparência. Para elucidar cada modo de aparição das for-
mas é necessário considerar sua estrutura interna em devir. Pela 
mediação da crítica da economia política, Marx (2013) forja as 
condições de possibilidade de elucidação da essencialidade ver-
dadeira da forma valor, cuja essência é o trabalho abstrato, bem 
como da forma mais-valor, cuja substrato essencial se denomina 
tempo de trabalho excedente. Assim, do tempo como grande-
za do valor se passa ao tempo como fundamento ontológico do 
sistema do capital. É pela mediação do trabalho que é possível 
entender tanto a substância do valor quanto a peculiaridade do 
processo que permite que o dinheiro se converta em capital. Isso 
denota que a afirmativa de que o dinheiro é destituído de subs-
tância não passa da forma da aparência e de uma mistificação. 

A elevação do dinheiro à condição de representante uni-
versal de todas as mercadorias resulta de um movimento histó-
rico que encontra no modo de produção capitalista sua máxima 
expressividade. O dinheiro não se constituía como a razão de ser 
das formas pretéritas de organização da produção; ele exercia 
uma relação de mediação na troca dos produtos, não se consti-
tuindo como quintessência dessas sociedades. É no modo de pro-
dução capitalista que ele se configura como seu ponto de partida 

e seu ponto de chegada (D-M-D), e pela intermediação da apro-
priação do trabalho alheio ele poderá se converter em D-D’. 

O dinheiro agora não é uma simples unidade de troca 
ou meio de compra como nas sociedades pré-capitalistas. Ele 
transcende a relação servil que desempenhava e continua de-
sempenhando na circulação simples de mercadorias expressa na 
fórmula M-D-M. O dinheiro deixa de ser servo para se consubs-
tanciar na forma geral da riqueza, ou seja, deve ser o ponto de 
partida e de chegada da produção de mercadorias obliterando 
magistralmente a mediação que permite que o dinheiro produza 
dinheiro. Ele é a forma como o mercado chancela o reconheci-
mento de sua existência no mundo das mercadorias, uma ratifi-
cação qualificada e superior às demais configurações da merca-
doria. O dinheiro, como forma qualificada da mercadoria, “lança 
olhares amorosos” para todas as demais mercadorias e sobre suas 
relações sociais (Marx, 2013). Desse modo, configura-se como 
máxima realização do processo de alienação das distintas merca-
dorias. 

O dinheiro “é o ‘epitome de todas as coisas’, no qual se 
apaga o seu caráter particular; a riqueza universal como conci-
so compêndio perante sua extensão e fragmentação no mundo 
das mercadorias” (Marx, 2011, p. 163-64). O dinheiro se trans-
muta de sua imagem de servo, que se subordinava aos preceitos 
da circulação dos modos de produção precedentes, para ganhar 
virtuosidade, crescer e assumir a forma soberana do mundo das 
mercadorias em escala internacional. Doravante, “converte-se 
repentinamente em senhor e deus no mundo das mercadorias. 
Representa a existência celeste das mercadorias, enquanto as 
mercadorias representam sua existência mundana” (Marx, 2011, 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

170 171

p. 165). 
O dinheiro deixa de ser uma coisa (res) mundana e habi-

tante dos intermúndios de Epicuro, de uma entidade abominável 
e sujeita as excrecências dos valores mais rebaixados da huma-
nidade, para emergir como sujeito autônomo e desprendido da 
existência das demais mercadorias e dos indivíduos. Por isso, a 
sabedoria popular vai afirmar que “o dinheiro não tem dono”. 
O dinheiro é o senhor de si mesmo, diferentemente das demais 
formas de configuração da propriedade privada. Por essa razão, 
o dinheiro não é apenas um objeto da mania de enriquecimento, 
mas sim o seu objeto (Marx, 2013). 

A mania de enriquecimento “é por essência auri sacra fa-
mes [a maldita fome de dinheiro]” (Marx, 2013). Ele deixa de ser 
objeto prosaico e passa a ser o sujeito, e não um sujeito qual-
quer, mas o elemento que penetra nas camadas mais íntimas da 
subjetividade humana, passando a constitui-se como o desejo 
fundamental da sociedade burguesa. Desse modo: “Assim como 
o cervo brame por água fresca, também sua alma brame por di-
nheiro, a única riqueza” (Marx, 2013, p. 187). A forma merca-
doria-dinheiro ganha formas múltiplas de manifestação, revelan-
do-se como dinheiro vivo em sua forma dourada ou prateada e 
que pode se revelar como papel-moeda, como cédulas bancárias, 
como dinheiro creditício, como títulos de crédito, como títulos 
de propriedade, como letras de câmbio etc. Assim, o poder do 
dinheiro se alastra devido a sua capacidade incomensurável de 
servir como medida do valor, como meio de circulação, como 
meio de pagamento e do dinheiro como dinheiro. 

A auréola mística que corta como uma diagonal de alto a 
baixo a forma mercadoria assegura que o dinheiro se manifeste 

como uma espécie de autômato independente do trabalho huma-
no. O fetiche introjeta-se nas relações sociais e passa a configurar 
as relações humanas como mediadas pelas coisas. O enigma do 
fetiche do dinheiro “não é mais do que o enigma do fetiche da 
mercadoria, que agora se torna visível e ofusca a visão” (Marx, 
2013, p. 155, grifo nosso)33. 

Pela mediação do fetiche, os produtos das mãos humanas 
ocultam completamente a sua relação com o elemento efetivo 
de produção do valor. E o caráter de fetiche do dinheiro passa 
determinar as relações sociais e o manto da reificação passa a pe-
netrar nas camadas mais profundas da sociabilidade constituída. 
A reificação das relações humanas predomina na totalidade social 
subordinada pela estética da mercadoria34. 

33 Das Rätsel des Geldfetischs ist daher nur das sichtbar gewordne, die Au-
gen blendende Rätsel des Warenfetischs (Marx, 1983, S. 108).

34  A expressão é adotada por Haug para constituir uma crítica da manifes-
tação fetichista da mercadoria e não como correlato da estética com o uni-
verso artístico. Escreve Haug (1997, p. 16): “Utilizo o conceito de estético 
de modo que poderia confundir alguns leitores que associam-no firmemente 
à arte. A princípio, uso-o no sentido cognitio sensitiva – tal como foi intro-
duzido na linguagem culta – como conceito para designar o conhecimento 
sensível. Além disso, utilizo o conceito com um duplo sentido, tal como 
o assunto exige: ora tendendo mais para o lado da sensualidade subjetiva, 
ora tendendo mais para o lado do objeto sensual. Na expressão ‘estética da 
mercadoria’ ocorre uma restrição dupla: de um lado, a ‘beleza’, isto é, a 
manifestação sensível que agrada aos sentidos; de outro, aquela beleza que 
se desenvolve a serviço da realização do valor de troca e que foi agregada à 
mercadoria, a fim de excitar no observador o desejo de posse e motivá-lo à 
compra”. Ao concentrar sua análise mais na esfera do desejo que a mercado-
ria desenvolve nos consumidores e afastar-se da atenção fundamental da aná-
lise marxiana, merece destaque que Haug não deixa de assinalar essa estética 
expressa a inversão que é própria da transubstanciação do universo humano 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

172 173

O dinheiro é a forma mais acabada e modelada da merca-
doria, que revela de modo pujante sua capacidade de velar mate-
rialmente a sua essência, “em vez de revelar, o caráter social dos 
trabalhos privados e, com isso, as relações sociais entre os traba-
lhadores privados” (Marx, 2013, p. 144). O dinheiro é a “forma 
insana” do equivalente universal que “encobre a relação de seus 
trabalhos privados com seu trabalho social total” (Marx, 2013, 
p. 144). Escreve Grespan (2019, p. 125): “Daí a sua ‘forma esté-
tica’, com a exibição desse poder, desse ‘comando’ virtual, que 
sinaliza a hierarquia dos homens com a nitidez de uma medida 
empírica do ‘ser’ pelo ‘parecer’”, 

O dinheiro não apaga somente as diferenças qualitativas 
entre as mercadorias, ele apaga também as diferenças sociais. Ele 
torna o homem mais execrável no mais apreciável e apresentá-
vel, o indivíduo mais horrendo no mais belo de todos. Ele abre 
todas as portas. Não existem barreiras que o dinheiro não possa 
quebrar, não subsistem entraves que não possa superar. E Marx 
(2008, p. 159) recorre, nos Manuscritos econômico-filosóficos, ao 
“Timon de Atenas”35 de Shakespeare para afirmar:

para o reino das coisas. Haug (1997, p. 30, grifo nosso) assinala: “Quando 
Marx afirma que ‘a mercadoria ama o dinheiro’, ao qual ela ‘acena’ com o 
seu preço lançando ‘olhares amorosos’, a metáfora dirige-se assim para uma 
base sócio-histórica. Pois um gênero de estímulo forte com a qual a produ-
ção de mercadorias opera, objetivando a valorização, é o estímulo amoroso. 
[...]. Quem busca o amor faz-se bonito e amável. Todas as joias e tecidos, 
perfumes e maquiagens oferecem-se como meio para representar a beleza 
e a amabilidade. Do mesmo modo, as mercadorias retiram a sua linguagem 
estética do galanteio amoroso entre os seres humanos. A relação se inverte, 
e as pessoas retiram a sua expressão estética das mercadorias”.

35  Afirma Shakespeare (1995, p. 394): “Timon despreza seu semelhante 
como despreza a si mesmo. Que a destruição domina a Humanidade! Terra, 

O que eu sou e consigo não é determinado de 
modo algum, portanto, pela minha individuali-
dade. Sou feio, mas posso comprar para mim a 
mais bela mulher. Portanto, não sou feio, pois o 
efeito da fealdade, sua força repelente, é anula-
da pelo dinheiro. Eu sou – segundo minha indi-
vidualidade – coxo, mas o dinheiro me propor-
ciona vinte e quatro pés; não sou coxo; sou um 
ser humano mau, sem honra, sem escrúpulos, 
sem espírito, mas o dinheiro é honrado e, por-
tanto, também seu possuidor. 

O dinheiro se impõe como uma entidade objetiva. Ne-
nhuma coisa pode estar acima dele. No entanto, somente conse-
gue alcançar tamanha majestade “ali onde existe o trabalho assala-
riado” (Marx, 2011, p. 167). O trabalho abstrato é o fundamento 
do dinheiro. O dinheiro é “objeto, fim e produto do trabalho 
universal” (Marx, 2011, p. 167). O dinheiro apenas se converte 

dá-me tuas raízes! (Cava a terra.) Quem te pedir algo melhor, aduba-lhe o 
paladar com teu mais ativo veneno! Que há aqui? Ouro? Amarelo, brilhan-
te, precioso ouro? Não, deuses, não sou homem que faça orações inconse-
quentes! Simples raízes, céus serenos! Esta quantidade de ouro bastaria para 
transformar o preto em branco; o feio em belo; o falso em verdadeiro; o 
baixo em nobre; o velho em jovem; o covarde em valente. Ó deuses! Para 
que isto? Que é isto, ó deuses? Isto vai subornar vossos sacerdotes e vossos 
servidores afastando-se de vós; vai tirar o travesseiro de debaixo da cabeça 
do homem mais robusto; este escravo amarelo vai unir e dissolver religiões, 
bendizer amaldiçoados, fazer adorar a lepra lívida, dar lugar aos ladrões, fa-
zendo-os sentar no meio dos senadores como títulos, genuflexões e elogios; 
é isto que decide a viúva inconsolável a casar-se novamente e que perfuma e 
embalsama, como um dia de abril, aquela perante a qual entregariam a gar-
ganta, o hospital e as úlceras em pessoa... Vamos! Poeira maldita, prostituta 
comum de todo o gênero humano que semeia a discórdia entre a multidão 
das nações, vou fazer-te voltar a ser o que és”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

174 175

em capital quando subsiste as condições sociais adequadas para 
transformar o trabalho em mercadoria. Simplesmente quando o 
trabalhador vende sua força de trabalho como mercadoria é que 
o dinheiro pode se converter efetivamente em capital. 

A passagem do trabalho ao capital passa por diferentes 
mediações históricas e econômicas. Essa consubstanciação do 
trabalho objetivado na forma de capital não é produto da pri-
meira manifestação ontológica do trabalho. Querer passar do 
trabalho ao capital de maneira direta e imediata é o mesmo que 
querer “passar diretamente das diversas raças humanas ao ban-
queiro, ou da natureza à máquina a vapor” (Marx, 2011, p. 200). 

A compreensão da essencialidade do dinheiro passa pelo 
entendimento de seu movimento dialético, em que o dinheiro 
precisa não ser dinheiro para poder ser capital. Se o dinheiro não 
negar a si mesmo como dinheiro, ele vai permanecer nos limites 
do entesouramento. A acumulação que forja o dinheiro como 
capital não é uma coisa simples, mas complexa: como o périplo 
do verdadeiro amor. Assim, o dinheiro como “não-capital” deve 
se converter em capital, o não-ser deve ser incorporado ao ser. 
Dessa maneira, ele constitui-se em sua primeira aparição como 
capital em geral. A metamorfose da forma dinheiro na forma 
capital implica na subsunção do dinheiro pelo capital, em que 
a subsunção (Subsumtion) representa o ato de “subordinar ou in-
cluir algo sob aquilo pelo que o compreende e eleva. É o ato 
ontológico por excelência pelo qual o ente é fundado num novo 
nível de ser” (Dussel, 2012, p. 119). Esse ato fundante presen-
tificado na subsunção somente pode ser efetivamente realizado, 
ou seja, o dinheiro somente pode se converter em capital me-
diante uma subsunção mais elevada, que é a subsunção da força 

de trabalho. É ela a força pletora da convertibilidade do dinheiro 
em capital. 

A forma mercadoria-dinheiro amplia seu poder no in-
terior do modo de produção capitalista, especialmente quando 
se institui o sistema creditício. Nessa modalidade, o dinheiro as-
sume “formas próprias de existência nas quais circula à vontade 
pela esfera das grandes transações comerciais, enquanto as moe-
das de ouro e prata são relegadas fundamentalmente à esfera do 
comércio varejista” (Marx, 2013, p. 188)36. O desenvolvimento 

36  O fluxo da compra e venda de mercadorias obedece a movimentos dis-
tintos. Existem mercadorias, como uma casa, por exemplo, que é vendida 
e cujo comprador passa a usufruir dela antes mesmo de pagar pela inteireza 
de seu valor. Há produtores que vendem mercadorias que já existem e há 
outros que vendem mercadorias que ainda serão produzidas. Ainda existem 
situações em que o possuidor da mercadoria apenas cede seu direito de uso, 
quer dizer, ele somente empresta e recebe dinheiro por isso. Assim, o ven-
dedor torna-se o credor e o comprador, mero devedor. No curso do meio 
de circulação e dos meios de pagamentos, ela é igual à soma dos preços das 
mercadorias a serem realizados mais a soma dos pagamentos devidos, me-
nos os pagamentos que se compensam uns aos outros e, finalmente, menos 
o número de ciclos que a mesma peça monetária percorre. Por exemplo, 
uma mesma peça monetária pode servir como meio de pagamento da força 
de trabalho pelo linho produzido pelo tecelão, que pode comprar com ele 
um casaco. A velocidade do curso desse dinheiro depende das condições 
objetivas que caracterizam certos estágios do desenvolvimento do capita-
lismo. Numa crise, o fluxo do dinheiro tende a diminuir; o dinheiro aban-
dona repentinamente sua figura puramente ideal de moeda e converte-se 
em dinheiro vivo. Nesse contexto, ele não pode ser substituído facilmente 
pelas mercadorias profanas (papéis-moedas, letras de câmbio, títulos etc.). 
As crises monetárias acontecem quando existe uma cadeia permanente de 
pagamentos e um sistema artificial de compensação plenamente desenvolvi-
dos (MARX, 2013). Nota-se que a temática da crise já se apresenta quando 
Marx trata do dinheiro como meio de pagamento no capítulo terceiro do 
livro primeiro, quer dizer, antes mesmo dele tratar do processo de consti-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

176 177

do modo de produção capitalista eleva a função do dinheiro para 
além da circulação simples de mercadorias, constituindo um sis-
tema creditício viabilizado por contratos, por direito a rendi-
mentos futuros, por transações com títulos e ações37. 

O vendedor pode se alienar de sua mercadoria mediante 
o recebimento somente de uma promessa futura de pagamen-
to. O dinheiro aparece como uma espécie de medida ideal do 
valor, em que a mercadoria não se confronta diretamente com 
o dinheiro. Nessa forma, o dinheiro aparece como finalidade do 
processo. O dinheiro em sua forma ideal deve se tornar real num 
determinado intervalo de tempo. A contradição entre a forma 
ideal do dinheiro e a forma real do dinheiro serve de fundamen-
tação das crises monetárias e comerciais. 

Numa crise, o fluxo do dinheiro tende a diminuir e ele 
precisa abandona repentinamente sua figura puramente ideal 
de moeda e converte-se em dinheiro vivo. Nesse contexto, ele 
não pode ser substituído facilmente pelas mercadorias profanas 
(papéis-moedas, letras de câmbio, títulos etc.). A possibilidade 
efetiva da crise se torna premente com o desenvolvimento do 
sistema de crédito. Assim, a forma dessa contradição supera sua 
condição meramente abstrata e se aproxima da forma concreta 
de manifestação, porque passa a figurar como expressão do ca-
pital. 

tuição do capital no capítulo quarto.

37  Segundo Marx (2013, p. 189): “O desenvolvimento do dinheiro como 
meio de pagamento torna necessária a acumulação de dinheiro para a com-
pensação das dívidas nos prazos de vencimento. Assim, se por um lado o 
progresso da sociedade burguesa faz desaparecer o entesouramento como 
forma autônoma de enriquecimento, ela o faz crescer, por outro lado, na 
forma de fundos de reserva de meios de pagamento”. 

O dinheiro como dinheiro é distinto do dinheiro como 
capital. Para que o dinheiro possa transcender sua condição de 
dinheiro e deixar de ser uma simples figura que medeia relações 
que não controla, é necessário suceder-se um revolucionamento 
das forças produtivas e das relações de produção. O dinheiro 
assume papel preponderante perante as demais mercadorias e 
constitui-se como fonte insaciável de desejo da humanidade. Por 
isso que Marx considera como insuficiente a rejeição do dinheiro 
oferecida pelos pais da igreja, pelos distintos representantes da 
economia política e pelos representantes do socialismo utópico. 
A crítica do dinheiro deve ser transcendida pela crítica do capi-
tal. A metamorfose do dinheiro em capital representa a negação 
do dinheiro como dinheiro; assim, pela mediação da negativida-
de de sua condição primeira, o dinheiro pode alcançar sua se-
gunda natureza, uma condição que representa a afirmação de 
sua universalidade. Uma universalidade abstrata que se inscreve 
mediante a negação de sua singularidade. 

Essa universalidade somente é possível mediante o mo-
vimento de exteriorização em que o dinheiro deve se converter 
em capital, para isso as condições devem estar plenamente de-
senvolvidas. O dinheiro é ponto de partida do capital e deve ser 
seu ponto de chegada (D-M-D’), mas só pode constituir-se como 
seu ponto de chegada se experimentar uma nova metamorfose. 
A nova metamorfose implica na necessidade de adentrar no ter-
reno da produção e não permanecer alienada dos extremos que 
não controla. A afirmação do dinheiro como capital implica no 
reconhecimento de que o dinheiro deve negar a si mesmo e pro-
curar ser no outro expresso na produção, para assim poder re-
tornar a si mesmo repleto de novo valor e de alegria. O capital, 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

178 179

o dinheiro e a mercadoria se configuram como as três espécies 
de divindades do modo de produção capitalista, como três tenta-
tivas de manifestação da autossuficiência em relação ao elemento 
determinante do valor. 

O fetiche da mercadoria e o fetiche do dinheiro se gene-
raliza e universaliza de tal forma que transmuta o mundo numa 
enorme coleção de mercadorias e que faz a existência de to-
dos os seres humanos se caracterizar como uma corrida atrás do 
dinheiro. A aparência fetichista das coisas não se consubstancia 
como produto do cérebro humano como a religião, não ema-
na da subjetividade, não se trata de uma aparência fantasiosa 
do espírito humano, mas conforma-se no desenvolvimento de 
uma realidade objetiva, de uma forma de organização objetiva 
da aparência do mundo em que tudo deve comparecer de forma 
invertida, fora de lugar e de cabeça para baixo. A subversão da 
dialética hegeliana deve ser acompanhada pela subversão da rea-
lidade apresentada em sua imediaticidade reificada, em que tudo 
aparece fora de lugar. 

Marx adotou o termo fetiche, porque lhe parecia mais 
adequado para apreender as reversões e contradições que per-
passam o sistema do capital na sua inteireza (Marxhausen, 1988). 
A inversão que perpassa o universo religioso acaba sendo su-
prassumida pelo reino econômico, que acaba fazendo reverberar 
suas inversões contraditórias em todas as esferas da sociabilidade 
capitalista. Assim, o fetiche da mercadoria e o fetiche do dinhei-
ro devem ser entendidos como determinações da aparência da 
realidade social e não como elucubrações da mente humana. A 
apreensão das referidas categorias constitui-se como nodais para 
entender a essencialidade e as mudanças de forma de um sistema 

que ama esconder-se. Desse modo, a elucidação do fetiche da 
mercadoria e do dinheiro encontra seu coroamento no fetiche 
do capital. Não é à toa que Marx, depois de haver tratado do 
caráter fetichista da mercadoria no livro primeiro de O capital 
vai retornar deliberadamente a categoria do fetiche no livro ter-
ceiro, particularmente, quando trata da peculiaridade do capital 
portador de juros, capital fictício e da “fórmula trinitária” dos 
rendimentos. 

Por sua vez, Marxhausen (1988) adverte que nos manus-
critos de 1861-1863 (que resulta nos livros segundo e terceiro 
de O capital), o termo fetiche aparece de maneira imanente, não 
sendo ainda claramente adotado como no capítulo primeiro do 
livro primeiro. No movimento expositivo das categorias, nota-se 
que Marx começa pelas categorias mais simples para alcançar as 
mais complexas, por isso que ele começa com o fetiche da mer-
cadoria na perspectiva de elucidar o fetiche do capital. Entretan-
to, Dimoulis e Milios (apud Sabatini, 2023, p. 4) apresentam uma 
inversão nessa forma de compreensão, quando afirmam: 

Na realidade, Marx não expõe uma teoria do 
fetichismo da mercadoria, mas uma teoria do 
fetichismo do capital, das relações capitalistas. 
Ele apresenta a mercadoria como uma forma 
do capital e como resultado da produção capi-
talista. Neste contexto, ele também introduz o 
fetichismo da mercadoria com uma forma ou 
resultado do fetichismo do capital.

Dessa maneira, a manifestação primeira do fetiche não 
passaria de expressão de uma forma de manifestação bem mais 
complexa. A manifestação primeira do fetiche não passa de uma 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

180 181

expressão abstrata da manifestação mais concreta, ou seja, de 
expressão do fetiche do capital. A completa desaparição dos in-
divíduos empíricos e das pessoas reais no processo de elucidação 
da forma mercadoria, denota a primazia dos objetos mercadoló-
gicos sobre os seres humanos. Desse modo, a mercadoria parece 
emanar misticamente de si mesma, ela parece como espécie de 
força pletora que submete os indivíduos aos seus propósitos, ou 
seja, os seres humanos se tornam coisas e seres inanimados, en-
quanto a mercadoria, assume a forma fantasmagórica de sujeito 
do processo. Doravante, o alicerce do edifício social que sustenta 
o sujeito fantasmagórico denominado capital está posto e pre-
parado. O caráter fetichista da mercadoria serve de base para 
o processo de mistificação (inversões) que perpassa os distintos 
momentos formadores dos três livros de O capital. 

Observa-se que muito mais do que uma teoria do feti-
che da mercadoria, Marx tem como propósito revelar a con-
cretude do fetiche do capital, para isso ele constitui sua crítica 
da economia política como crítica radical ao sistema do capital. 
Assim, poder-se-ia afirmar que a teoria do fetiche da mercadoria 
se constitui como ponto de inflexão para apreensão da teoria do 
fetiche do capital. Este é o percurso que vai do movimento do 
abstrato ao concreto. Entretanto, o caminho de volta indica que 
a teoria do fetiche da mercadoria não passa de uma manifestação 
da teoria do fetiche do capital, enquanto relação social muito 
mais complexa e como síntese de múltiplas determinações. O 
capital forja-se como entidade social perpassada por múltiplas 
formas mistificadas, elucidar cada uma dessas formas configura-
-se como tarefa essencial da teoria marxiana. 

2.6 Fetiche e reificação

Para Antunes (2006, p. 4, grifo nosso): “O conceito de 
fetiche implica, assim, a existência de outro conceito colateral, 
o de reificação. Fetiche é o processo de humanização das 
coisas (Sachen), e reificação é o processo de coisifica-
ção (sachlichkeit) dos homens”. Pela mediação do fetiche 
dá-se um processo de desumanização do homem e um movi-
mento de humanização dos objetos construídos pelas mãos hu-
manas. Assim, o mundo das coisas se ergue como superior ao 
mundo dos homens. 

Essa relação possui certa analogia com o mundo religio-
so. No mundo religioso, os objetos do cérebro humano parecem 
dotados de existência autônoma, como produtos da subjetivida-
de que assume existência própria e medeia as relações entre os 
homens. Pouco importa que seja produto do cérebro humano, a 
religião ganha uma função social relevante e determina a forma 
de ser dos homens em sociedade. O universo constituído pelo 
mundo subjetivo da religião ganha expressividade e materialida-
de como “figuras independentes que travam relação umas com as 
outras e com os homens” (Marx, 2013, p. 143). 

A analogia ajuda a compreender o fetiche da mercadoria, 
mas ele é distinto, porque é verdadeiro e não emana simples-
mente da cabeça de indivíduos religiosos. O fetiche resulta das 
relações sociais, e o movimento de compra e venda das coisas 
subverte e determina as relações sociais. As relações humanas 
aparentam ser relações entre coisas, porque as relações sociais 
são mediadas pela mercadoria. Os seres humanos assumem a 
forma fantasmagórica de coisas, e as coisas ganham poderes pe-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

182 183

rante os homens. 
O homem não se reconhece no produto de seu trabalho, 

e o produto do trabalho ganha autonomia perante seus produto-
res, determinando a sua existência social. A mistificação subver-
te as qualidades sociais dos homens, subordinando-os ao univer-
so das coisas, que assumem poderes próprios e independentes de 
seus efetivos criadores (Carcanholo, 2011). 

O processo de abstração contamina todo o edifício social 
assentado no trabalho abstrato. A lógica da sociedade fundada 
no trabalho abstrato transforma todas as relações humanas em 
relações direcionadas para a produção de coisas, transformando 
as relações humanas em relação entre coisas. A lógica da coisi-
ficação perpassa abarca a produção e a circulação, bem como 
subordina todas as coisas à produção do valor que se valoriza. 
Essa reificação é expressão do processo de fetichização: as coisas 
assumem o papel de personificações e as pessoas são transforma-
das em coisas. 

O fetiche e a reificação não estão simplesmente relacio-
nados ao fato de as relações humanas serem mistificadas e com-
parecerem como relações entre coisas, mas de as relações sociais 
de produção assumirem a forma de coisas e somente poderem 
se expressar na forma de uma relação entre coisas. Nesse caso, 
as relações humanas são subordinadas às relações sociais de pro-
dução (Marx, 2013). 

O fetiche não é produto da mente humana; não se trata 
de um engano e de uma incapacidade da consciência humana 
em apreender a essencialidade das coisas, mas da forma como as 
coisas aparecem, da forma como os produtos das mãos humanas 
se apresentam fenomenicamente, da aparência objetivada misti-

ficada que assume a função de essencialidade. 
O fetiche assume uma forma objetiva; não basta a 

consciência do problema para solucionar a questão. Ele emana 
da própria forma da mercadoria, que parece possuir vida própria 
e determinar as relações sociais. A mercadoria não somente se 
configura como um intermediário das relações sociais, mas passa 
a determinar as relações sociais e a moldar o comportamento da 
sociedade segundo os seus preceitos. 

A relação dos homens entre si como uma relação entre 
coisas assume a forma da reificação (Verdinglichung). O termo 
reificação provém do latim res (coisa) e pode ser compreendido 
como processo de coisificação. A forma de ser das coisas pas-
sa a determinar a forma de ser dos homens. A relação fundada 
na compra e na venda de mercadorias determina a relação dos 
homens entre si; estes são identificados pela propriedade priva-
da das coisas. Elas determinam o lugar social dos indivíduos na 
sociedade. A propriedade privada representa a privação dos indi-
víduos como seres humanos e a privação de suas potencialidades 
como partícipes do gênero humano. 

O primado das coisas sobre os homens embota sua cons-
ciência e controla sua forma de ser. Seus olhos acabam não po-
dendo desempenhar suas efetivas atividades como olhos, sua 
boca não consegue efetivamente ser boca, seus lábios não po-
dem sentir o verdadeiro sabor das comidas e das coisas como 
elas realmente são (Marx, 2008). A reificação representa uma 
inversão no ordenamento do mundo, fazendo com que as coisas 
se tornem mais relevantes que os seres humanos. Trata-se de um 
processo de personificação das coisas. 

Para Marx (2013), o efeito da mercadoria sobre os olhos 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

184 185

humanos é diferenciado do próprio movimento promovido pela 
impressão luminosa de uma coisa sobre o nervo óptico. Essa im-
pressão não resulta do estímulo subjetivo do nervo, mas da pró-
pria forma objetiva da coisa que está fora do olho. Isso implica 
que na experiência de observar a luz de objeto externo, esta é 
efetivamente projetada sobre outro objeto; este objeto se deno-
mina olho. A forma mercadoria tem uma natureza diferenciada 
porque a relação do olho com os objetos externos, mediada pela 
luminosidade, possui natureza física, enquanto a mercadoria re-
mete a uma relação que aparece de maneira suprassensível. Se 
toda reificação é a expressão de uma forma alienada, nem toda 
forma alienada é uma forma reificada. Para Netto (1981), a rei-
ficação subsume-se no interior da alienação, da mesma maneira 
que o fetichismo. É possível então afirmar que as teorias da rei-
ficação e do fetiche da mercadoria são partes constitutivas da 
teoria marxiana da alienação expressa em O capital. 

As formas sociais são configurações fetichizadas e reifica-
das das relações recíprocas dos indivíduos entre si numa socieda-
de totalmente determinada pela produção de mercadorias; isso 
ocorre de maneira independente da vontade e da intencionali-
dade dos agentes sociais. A mercadoria é uma forma social que 
determina as relações sociais, da mesma maneira que o valor e o 
capital. A mercadoria e o dinheiro são formas sociais fundamen-
tais de constituição do capital; entretanto, essas formas somente 
conseguem alcançar o status fundamental do capital mediante a 
forma social do trabalho abstrato. Este se objetiva na produção 
de valor que se valoriza.

O movimento das coisas numa sociedade orientada para 
a produção de mercadorias visa atender aos preceitos do mer-

cado e não aos interesses dos indivíduos em sua singularidade e 
particularidade. Os interesses pessoais são determinados pelas 
coisas; estas se configuram como espécies de sujeitos, e os sujei-
tos assumem a forma das coisas. Essa dominação se dá de uma 
maneira oculta, pois as formas das mercadorias escondem o fun-
damento da relação em que elas se configuram como essenciais e 
os seres humanos, como seus subordinados. 

Tais formas ocultam as relações de produção precisa-
mente porque estas só se realizam na forma de relações entre 
as coisas. O valor, que é determinado pela média do tempo de 
trabalho socialmente necessário, iguala por completo ativida-
des totalmente distintas. Atividades com formas diferenciadas 
de trabalhos são uniformizadas. Essa uniformidade é assegurada 
pela média do tempo de trabalho socialmente necessário para a 
produção de cada mercadoria. 

O fetiche da mercadoria permite que as coisas, que são 
produtos do cérebro e das mãos humanas, apareçam autonomi-
zadas, como se subsistissem a partir de si mesmas. Nessa forma 
mistificada, passam a comandar o mundo dos seres humanos. O 
fetiche da mercadoria faz com que as coisas tenham vida própria; 
mas elas não têm vida própria sem recorrer ao trabalho concre-
to, ou seja, ao trabalho que é sempre precedido por uma pré-
via-ideação. Entretanto, isso deve desaparecer do ordenamento 
da aparência do mundo em que predomina a forma mercadoria. 
Esta forma impõe que o reino da aparência predomine sobre o 
reino das essências. O substancial deve desaparecer e, em seu 
lugar, predominar o não essencial. As coisas ganham vida, levan-
tam-se contra os seus produtores e determinam as relações dos 
produtores entre si como uma relação entre coisas.  



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

186 187

A inversão ocorre no coração da relação fundamental do 
processo de constituição do valor que se expressa no fetiche da 
mercadoria. A subordinação do valor de uso ao valor encontra 
seu coroamento na força de trabalho, como uma mercadoria sui 
generis. Essa forma do valor de uso transcende aquela forma ex-
pressa no valor; essa forma do valor de uso logra produzir mais-
-valor. Nisso reside todo o segredo do processo de produção do 
valor que constitui o modo de produção capitalista.

Marx (2013) entende que a mercadoria resulta da unida-
de do processo de trabalho com o processo de valorização: em 
vez de o valor emergir da circulação, o valor emerge da unidade 
que constitui a mercadoria. Assim, o processo de produção de 
mercadorias é um processo de produção do valor. Isso constitui 
o ponto de partida de toda a produção capitalista como proces-
so de produção do valor que busca se valorizar. No entanto, na 
superfície da sociedade a coisa vai se apresentar de maneira in-
vertida. 

Os capitalistas, enquanto detentores dos meios de pro-
dução e dos meios de subsistência, são atores sociais que pare-
cem controlar a produção mediante o controle que exercem 
sobre o trabalho alheio. Entretanto, os capitalistas na verdade 
agem como meros autômatos, atuando segundo preceitos que 
não controlam. Os capitalistas parecem determinar a produção 
e controlar a produção, quando de fato cumprem as ordens di-
tadas pelo mercado. Eles não passam de joguetes, de marionetes 
de um sistema fundado num conjunto de regras e determinações 
orientadas pela captura do valor que se valoriza. 

No modo de produção capitalista, produzem-se merca-
dorias para atender às necessidades de terceiros e não às neces-

sidades de seus produtores. O produtor de mercadoria leva sua 
mercadoria ao mercado porque elas não podem ir sozinhas, mas 
no mercado a relação que estabelece com os outros é uma re-
lação mediada pelas coisas. Nenhuma delas indica a forma do 
trabalho que as produziu, muito menos quem as produziu e sob 
que circunstâncias elas foram formadas (Rubin, 1987). 

Como o interesse do mercado determina o processo de 
produção, a qualidade das coisas está subordinada ao elemento 
quantitativo da acumulação de mais-valor (lucratividade). Nesse 
processo, a qualidade pode ser prejudicada em prol da quantida-
de. Assim, os trabalhadores produzem coisas que têm sua qua-
lidade reiteradamente prejudicada, porque não produzem para 
atender às necessidades humanas mais elementares, mas às ne-
cessidades de um sistema em que os seres humanos aparentam 
ser coisas. 

O capitalista industrial colocou ao seu serviço a fórmula 
do capital mercantil, do dinheiro gerar dinheiro, pensando que 
poderia controlar o dinheiro e o movimento do capital. Mas “o 
dinheiro não tem dono” (Marx, 2013), o dinheiro já emerge 
como senhor de si mesmo; ele não aceita nenhuma espécie de 
senhorio acima dele. Todos precisam se curvar a seus pés. O ca-
pitalista industrial não tem como controlar o dinheiro, e muito 
menos o capital; ele controla tão só a força de trabalho, e exerce 
esse poder em nome do capital. Não passa de um joguete nas 
mãos de um sistema fundado na reificação e no fetiche. 

O capitalista também se transforma em coisa, a despeito 
de tratar como uma coisa o trabalhador assalariado e considerar 
a si mesmo como o senhor de todo o processo. Evidente que o 
processo de coisificação do capitalista se distingue do proletaria-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

188 189

do: a coisificação deste leva à sua desfiguração, à alienação como 
perda de si mesmo, como um processo de desrealização quando 
produz, pois não produz para si mesmo, senão para outro que o 
refrata e explora. Já a reificação do capitalista não implica desu-
manização direta, pois ele sente prazer e satisfação na alienação 
do trabalhador e se satisfaz com a coisificação do outro. Tem seu 
gozo com a desgraça alheia. 

A preocupação essencial de Marx era apontar o processo 
de desrealização do trabalho para aquele que é responsável pelo 
conteúdo da riqueza material da sociedade, ou seja, apresentar 
o processo de reificação do trabalhador e todo o processo de 
exploração e expropriação que este sofre pelas distintas perso-
nificações do capital. A coisificação do trabalhador no processo 
de trabalho ocorre em distintas esferas e não se coloca apenas no 
plano da execução do produto, mas nas esferas do planejamento, 
da produção, da circulação, do consumo, da relação dele consigo 
mesmo e com a totalidade social. 

Marx salientou primeiramente essas questões nos Manus-
critos econômico-filosóficos de 1844, sob a denominação de traba-
lho alienado. A transformação da relação dos seres humanos em 
coisas está tanto em seu ponto de partida quanto no seu ponto 
de chegada, tanto no processo de produção quanto no processo 
de circulação, e permeia tanto a relação dos trabalhadores com 
os capitalistas quanto a relação dos trabalhadores entre si e des-
tes com o processo de produção. Essa relação ainda se estende 
à relação dos capitalistas entre si, na qual eles competem para 
alcançar uma massa sempre crescente de mais-valor produzida 
pelos trabalhadores.  

A produção destinada para a venda é o cerne da produ-

ção de mercadorias. Essa produção pode ser controlada privada-
mente pelos capitalistas particulares, mas esses capitalistas não 
conseguem controlar o mercado, pois não logram determinar o 
valor de suas mercadorias e, muito menos, possuir a garantia de 
que todas as suas mercadorias serão vendidas com mais-valor. 

A possibilidade de o valor produzido não se realizar é 
real, por isso cada capitalista cuida com zelo total para que ne-
nhum átomo de valor se perca na produção de suas mercadorias, 
a fim de que o valor produzido possa se realizar (Marx, 2013). O 
problema é que na esfera da circulação há elementos que fogem 
completamente ao seu controle, pois esta esfera não é formada 
apenas pela sua relação com os trabalhadores, em que ele exerce 
seu comando de forma inexorável da mesma maneira que um 
general coordena seus subordinados, mas com distintos capita-
listas e concorrentes. 

Na esfera do mercado, os produtores comparecem como 
compradores e vendedores, e nada está previamente determina-
do. Há sempre o elemento da imprevisibilidade do mercado, em 
que os produtores aparecem coisificados e estabelecem relações 
com outros produtores como se fossem coisas. Isso se dá distin-
tamente da relação coisificada que reinava na esfera da produção; 
nesta, somente os trabalhadores eram coisificados e o capitalista 
era a personificação do capital. 

Na esfera da circulação, o processo é incerto; não há ga-
rantia de que tudo possa ser bem-sucedido. Na tentativa de asse-
gurar seus interesses como personificação do capital, o produtor 
sempre procura constituir um contrato. Na verdade, um contra-
to distinto do estabelecido com aquele que possuía tão somente 
uma única mercadoria disponível para a venda: o trabalhador e 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

190 191

sua força de trabalho. 
A metamorfose da mercadoria em dinheiro forja o di-

nheiro como uma entidade universal e aparentemente autôno-
ma. É somente pelo investimento do dinheiro em trabalho vivo 
que se dá a alquimia em que o dinheiro pode parecer um autô-
mato, com capacidade de gerar mais dinheiro e de fazer brotar 
o valor-capital. 

Somente pela mediação da coisificação do trabalhador 
ocorre a metamorfose do dinheiro em capital. Entretanto, o di-
nheiro não pode de modo algum dividir seu trono com o tra-
balho vivo; para poder reinar nos corações e mentes dos seres 
humanos, ele deve submeter o trabalho vivo a mero momento 
de seu processo de configuração. Depois da revelação do fetiche 
da mercadoria e do dinheiro, é necessário elucidar o fetiche do 
capital. 

CAPÍTULO III
A MISTIFICAÇÃO DO MAIS-VALOR 

PELO CAPITAL

Digo: o real não está na saída nem na chegada: 

ele se dispõe para a gente é na travessia.

(João Guimarães Rosa. Grande sertão: veredas) 

Após analisar a peculiaridade do fetiche e da reificação, é 
preciso analisar mais de perto a capilaridade da mercadoria força 
de trabalho e como ela se constitui enquanto plataforma para 
que o capital possa se plasmar cenograficamente como potên-
cia pletora de si. A força de trabalho emerge como mercadoria 
distinta, pois é a única cujo valor de uso possui a capacidade de 
produzir mais-valor. Essa peculiaridade não se encontra em ne-
nhuma outra mercadoria, nem mesmo no dinheiro, a despeito 
de sua forma aparentemente soberana.

Pode-se vasculhar, virar e revirar as mercadorias pelo 
avesso, e a presença do mais-valor jamais será encontrada. So-
mente na força de trabalho encontra-se presente o elemento 
fundamental que faz com que o capitalista possa abrir uma fábri-
ca de salsicha ou uma fábrica de ensinar. Para o capitalista, pouco 
importa que o investimento de seu capital seja “numa fábrica de 
ensino, em vez de numa fábrica de salsichas, é algo que não altera 
em nada a relação” (Marx, 2013, p. 460). A produção capitalista 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

192 193

é bem mais do que produção de mercadorias. 
A produção capitalista, salienta Marx (2013, p. 459): 

[...], é essencialmente produção de mais-valor. 
O trabalhador produz não para si, mas para o 
capital. Não basta, por isso, que ele produza 
em geral. Ele tem de produzir mais-valor. Só é 
produtivo o trabalhador que produz mais-valor 
para o capitalista ou serve à autovalorização do 

capital. 

O capitalista abre uma fábrica não pela pretensão de 
produzir mercadorias, pouco importa o nível de necessidades 
mercadológicas elas possam atender. O desejo do capitalista não 
é acolher os interesses da sociedade e, muito menos, as priva-
ções individuais de quem mais precisa de produtos para asse-
gurar a satisfação das carências de seu estômago. O propósito 
fundamental que leva o capitalista a inaugurar uma fábrica é o 
entendimento de que ela se constitui como mediação essencial 
para capturar o mais-valor contido na força de trabalho. Desse 
modo, a teoria do valor conduz à teoria do mais-valor. O fetiche 
que perpassa a forma mercadoria não estaciona na forma dinhei-
ro, mas deve reverberar na consubstanciação da força de trabalho 
como mercadoria. 

A força de trabalho compreende o “complexo [Inbegrif] 
das capacidades físicas e mentais que existem na corporeidade 
[Leiblichkeit], na personalidade viva de um homem e que ele põe 
em movimento sempre que produz valores de uso de qualquer 
tipo” (Marx, 2013, p. 206). Para que o possuidor de dinheiro 
encontre no mercado alguém disposto a vender sua força de tra-
balho como mercadoria, é preciso que o capital comercial ou 

mercantil tenha pavimentado o itinerário para isso; no entan-
to, é preciso transcender a esfera das relações mercantis, que 
constituem a transição para o modo de produção genuinamente 
capitalista, para elucidar a quintessência de todo o processo de 
produção do valor que perpassa à logica imanente da produção 
de mercadorias. 

O desvelamento do caráter misterioso e fantasmal que 
perpassa a forma mercadoria e a forma dinheiro deve ser acom-
panhado pelo esclarecimento da peculiaridade do mais-valor 
como substrato essencial de todo processo de produção do valor. 
Assim, a apreensão do segredo oculto expresso na forma como o 
modo de produção capitalista apropria-se do tempo de trabalho 
excedente constitui-se como chave fundamental para elucidação 
de todo o invólucro misterioso que envolve as formas lucro, ju-
ros e rendimentos. 

A consideração da natureza do trabalho expressa na for-
ma mercadoria não estaciona na sua forma duplicada (trabalho 
concreto e trabalho abstrato), ela deve agora se desdobrar em 
força de trabalho, que, por sua vez, se desdobra em trabalho ne-
cessário e trabalho excedente. Isso implica que é essencial avan-
çar no acompanhamento das pegadas da letra do texto marxiano 
para entender como a mistificação configura-se como a forma 
medular de manifestação da alienação do trabalho, como o salá-
rio adota também uma face misteriosa para encobrir o substrato 
essencial de onde emana o crescimento exponencial da riqueza 
depositada nas mãos dos capitalistas. O salário é a forma misti-
ficada do valor da força de trabalho, ele culmina subscrevendo 
a forma da aparência na objetividade e não a mera aparência de 
objetividade que resulta da subjetividade, ou seja, ele revela-se 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

194 195

na forma do preço da força de trabalho, enquanto mistificação de 
sua verdadeira essencialidade. A prevalência da aparência sobre 
a essência faz com que o trabalhador imagine que receba pela 
totalidade de sua jornada de trabalho, quando no fundo recebe 
somente por uma parte dela. 

3.1 Trabalho excedente: alienação e fetiche

O capital comercial ou mercantil abriu as portas para a 
transformação da força de trabalho em mercadoria quando ex-
propriou uma parte substancial dos produtores de seus meios 
de produção e de seus meios de subsistência. Pela mediação da 
violência aberta e declarada, os representantes do capital comer-
cial se apropriaram das propriedades dos séquitos feudais e ex-
pulsaram os camponeses de suas terras, transformando-os em 
indivíduos livres como os pássaros. 

Aponta Marx (2013, p. 642, grifo nosso): 

O roubo dos bens da Igreja, a alienação fraudu-
lenta dos domínios estatais, o furto da proprie-
dade comunal, a transformação usurpatória, 
realizada com inescrupuloso terrorismo, da 
propriedade feudal e clânica em propriedade 
privada moderna, foram outros tantos métodos 
idílicos da acumulação primitiva. Tais métodos 
conquistaram o campo para a agricultura capi-
talista, incorporaram o solo ao capital e cria-
ram para a indústria urbana a oferta necessária 
de um proletariado inteiramente livre.

Por isso que Marx (2013) salientou a necessidade de en-
tender a ruptura estabelecida entre “o caracol e a sua concha”, ou 

seja, entre o produtor e seus meios de produção e seus meios de 
subsistência e, não somente, a relação metabólica da sociedade 
com a natureza. A separação entre as condições inorgânicas de 
reprodução da existência humana e os meios de produção que 
alcançou no capitalismo seu ponto áureo. 

O capital comercial operou um processo de preparação 
do substrato necessário para o advento do capital industrial. Me-
diante a expropriação das terras e a expulsão dos camponeses 
do campo, forjou-se um exército de indivíduos destituídos dos 
meios de produção e dos meios de subsistência que careciam 
vender sua força de trabalho para garantir a reprodução de sua 
existência. Além disso, operou o processo de espoliação de ri-
quezas dos povos colonizados na América e na África, possibi-
litando uma acumulação de riquezas materiais que cumpriria 
um papel essencial no desenvolvimento das forças produtivas na 
metrópole. 

As economias mercantis (Portugal, Espanha e Holanda) 
que saíram na frente no processo de colonização foram supera-
das pelas economias que não estacionaram nos marcos do capital 
mercantil, pois investiram no desenvolvimento da manufatura 
e realizaram a Revolução Industrial. A Inglaterra emerge como 
palco do desenvolvimento clássico das relações capitalistas; nessa 
forma, o capital industrial estabeleceu suas bases e anunciou o 
itinerário que deveria ser adotado pelas demais economias cen-
trais. 

É nessa experiência originária que a força de trabalho 
revela a forma predominante de trabalho assalariada e representa 
um salto qualitativo em relação ao trabalho servil e ao trabalho 
escravo. Isso de modo algum implica afirmar que o capitalismo 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

196 197

criou o trabalho assalariado; no entanto, ele teve a proeza de 
transformar o trabalho assalariado na forma dominante de 
organização da produção.

Cumpre recordar que o misticismo e a assombração que 
envolvem o mundo das mercadorias inexistem nas formas prece-
dentes de organização da existência material, quando a produção 
para venda não se configurava ainda como seu elemento central, 
pois se lançava no universo da troca somente o excedente pro-
duzido. Na sociedade medieval, em que predomina a relação de 
dependência entre o senhor e o servo, e não a liberdade abstrata 
da burguesia, a dependência, afirma Marx (2013, p. 146), per-
passava tanto as relações de produção quanto as relações sociais; 
exatamente por isso “as relações pessoais de dependência cons-
tituem a base social dada que os trabalhos e seus produtos não 
precisam assumir uma forma fantástica distinta de sua realidade” 
(Marx, 2013, p. 146).

Nessa engrenagem social, a forma particular do trabalho 
não era produzir valor e o tempo de trabalho social estava claro 
para seus produtores. Esclarece Marx (2013, p. 146): “cada ser-
vo sabe que o que ele despende a serviço de seu senhor é uma 
quantidade determinada de sua força pessoal de trabalho”. As 
máscaras que encobriam a apropriação do excedente não apare-
ciam, pois “as relações sociais das pessoas em seus trabalhos apa-
recem como suas próprias relações pessoais e não se encon-
tram travestidas em relações sociais entre coisas, entre 
produtos de trabalho” (Marx, 2013, p. 146, grifo nosso). 

O fundamento das sociedades de classe é a exploração 
e a apropriação do trabalho excedente. A sociedade de classes 
decorreu da capacidade do trabalhador de produzir mais que o 

necessário para a reprodução de sua existência38. A apropriação 
do tempo de trabalho excedente é o fundamento das sociedades 
de classe. E o modo de produção capitalista forja-se como a força 
mais poderosa de extração de mais-valor que existiu na história 
da humanidade. Diferentemente da corveia, em que o servo de-
dicava de forma compulsória uma parte de sua jornada de traba-
lho ao senhor e do escravo que odiava o trabalho e considerava 
que sua jornada de trabalho pertencia completamente ao senhor, 
o trabalhador assalariado é levado a entender que o salário cor-
responde à totalidade de sua jornada de trabalho (Marx, 2013; 
2017). 

Na perseguição irresistível para encontrar um comprador 
da sua força de trabalho, o trabalhador assalariado mostra-se ávi-
do para vender sua mercadoria no modo de produção capitalista; 
já nas formas precedentes de organização da produção, os tra-
balhadores odiavam o trabalho e claramente compreendiam que 
uma parte da jornada de trabalho se configurava como fração que 

38  Escreve Marx (2013, p. 462): “Somente depois de a humanidade ter 
superado pelo trabalho suas primitivas condições de animalidade, depois, 
portanto, de seu próprio trabalho já estar socializado num certo grau, é 
que surgem as condições para que o mais-trabalho de um transforme-se em 
condição de existência do outro. Nos primórdios da civilização, as forças 
produtivas adquiridas do trabalho são exíguas, mas o são também as necessi-
dades que se desenvolvem simultaneamente aos meios empregados para sa-
tisfazê-las. Ademais, nesses primórdios a proporção dos setores da sociedade 
que vivem do trabalho alheio é insignificante quando comparada à massa dos 
produtores diretos. Com o progresso da força produtiva social do trabalho, 
essa proporção aumenta tanto absoluta como relativamente. A relação capi-
talista, de resto, nasce num terreno econômico que é o produto de um lon-
go processo de desenvolvimento. A produtividade preexistente do trabalho, 
que lhe serve de fundamento, não é uma dádiva da natureza, mas o resultado 
de uma história que compreende milhares de séculos”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

198 199

seria abocanhada pelo senhor. No modo de produção capitalista, 
o salário serve como espécie de cortina de fumaça para impedir 
que o proletariado avance no entendimento do mais-valor e so-
bre o processo de apropriação do excedente emanado do traba-
lho, bem como consegue obstruir a passagem da consciência em 
si à consciência para si, pois o trabalho não pago é encoberto pela 
astúcia do sistema do capital. Isso não significa que o trabalhador 
não tenha consciência da exploração e do processo de coisificação 
que sofre no interior da produção capitalista. 

Nas sociedades que precedem o modo de produção capi-
talista39, parece claro que “o dispêndio das forças individuais de 
trabalho, medido por sua duração, aparece desde o início como 
determinação social dos próprios trabalhos, uma vez que as for-
ças de trabalho individuais atuam, desde o início, apenas como 
órgãos da força comum de trabalho da família” (Marx, 2013, p. 
147). Os distintos modos de produção que precedem a socie-
dade forjada na produção de mercadoria assentam-se em “rela-
ções sociais dos homens com seus trabalhos, e seus produtos de 
trabalho permanecem aqui transparentemente simples, tanto na 
produção quanto na distribuição” (Marx, 2013, p. 147). Nas for-
mas precedentes, os trabalhadores tinham claro que produziam 
um excedente destinado aos seus senhores; diferentemente do 

39   Escreve Marx (2013, p. 147): “Nos modos de produção asiáticos, antigos 
etc. a transformação do produto em mercadoria e, com isso, a existência 
dos homens como produtores de mercadorias, desempenha um papel su-
bordinado, que, no entanto, torna-se progressivamente mais significativo à 
medida que as comunidades avançam em seu processo de declínio. Povos 
propriamente comerciantes existem apenas nos intermúndios do mundo 
antigo, como os deuses de Epicuro, ou nos poros da sociedade polonesa, 
como os judeus”.

modo de produção genuinamente capitalista, em que uma teia 
sofisticada de mecanismos impede que o vendedor de sua força 
de trabalho tenha claro que sua mercadoria é a única que produz 
mais-valor e que assegura o movimento de rotação do capital. 

Pela mediação das artimanhas constituídas pelos pre-
ceitos jurídico-normativos, os trabalhadores, despossuídos dos 
meios de produção e dos meios de subsistência, comparecem 
formalmente no mercado como dotados de condições análogas 
ao possuidor de dinheiro. Evidentemente, o dinheiro – oriundo 
das metamorfoses das mercadorias adquiridas nas regiões colo-
nizadas pela mediação do saque e do roubo, bem como da explo-
ração do trabalho escravo nas colônias – não traz escrito na testa 
sua origem. É com esse dinheiro que o capitalista vai ao mercado 
e compra força de trabalho e meios de produção para principiar 
a rotação do capital. 

O modo de produção capitalista, como uma forma for-
jada na produção de mercadorias, configura-se como uma for-
ma reificada [sachlich], pois tem seu ponto de partida na consi-
deração da identidade do trabalho; para ele, todos os trabalhos 
privados são idênticos. O modo de produção capitalista cultiva 
um encantamento (robinsonadas) pelo indivíduo abstrato, sendo 
a forma mais apropriada de ativação dos preceitos abstratos e 
metafísicos difundidos pelo protestantismo, como manifestação 
religiosa que emergiu em consonância com o espírito do capi-
talismo. 

O fetiche da mercadoria denota que a mercadoria é um 
produto que aparenta ter vida própria e que se ergue contra o 
seu produtor. A criatura construída pelas mãos humanas ganha 
autonomia perante seu criador e levanta-se contra este (Marx, 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

200 201

2008). O objeto das mãos humanas assume corolários idênti-
cos ao mundo da religião: aquele que produz o objeto perde o 
controle do objeto, da relação de produção, da relação com os 
outros homens e consigo mesmo. Reproduz o processo de alie-
nação expresso teoricamente nos Manuscritos econômico-filosóficos 
de 1844 de Marx. 

Com o desenvolvimento das relações de produção capi-
talistas, o périplo de objetivação do trabalho se apresenta conco-
mitantemente como alienação. 

Escreve Marx (2008, p. 80):

O produto do trabalho é o trabalho que se fixou 
num objeto, tornou-se coisal, é a objetivação 
do trabalho. A realização efetiva (Verwirklichung) 
do trabalho é a sua objetivação. Esta realização 
efetiva do trabalho aparece ao estado econômi-
co-político como desefetivação (Enwirklichung) 
do trabalhador, a objetivação como perda do 
objeto e servidão a ele, a apropriação como es-

tranhamento, como alienação. 

A alienação configura-se como a forma fundamental de 
exteriorização do trabalho no modo de produção capitalista. O 
interesse de Marx foi elucidar a alienação que perpassa o modo 
de produção capitalista e nunca como uma dimensão fundamen-
tal ou essencial da história humana, mas como uma “questão cen-
tral de determinada fase da história” (Mészáros, 2006, p. 223). 

A alienação seria a exteriorização (Entäusserung) do esta-
do em que se encontra o trabalhador em relação ao produto de 
seu trabalho no modo de produção capitalista. Em outras pala-
vras, a exteriorização, enquanto resultante do processo de obje-

tivação do trabalho, culmina num movimento de desrealização 
do trabalhador e não num processo de realização, pois sucede-se 
a separação do produtor em relação ao produto de seu trabalho, 
da sua atividade, do gênero e dos demais homens. Melhor dizen-
do, tal separação acaba por forjar o antagonismo entre trabalha-
dor e produto objetivado, invertendo a relação de tal maneira 
que o produto e a atividade do trabalho se tornam poderosos e 
estranhos perante ele (fetiche). E o gênero e os demais seres so-
ciais se transmutam de fins em simples meios de produção e re-
produção do sistema assentado na autovalorização de si mesmo. 

A alienação, para Marx (2013), está associada ao instante 
em que se inscreve a contradição entre quem produz e quem se 
apropria do excedente da produção. Esta, engendra-se e mani-
festa-se como objetivação e apropriação de trabalho excedente 
ou mais-valor. Isso ainda não aparece claramente nos Manuscritos 
de 1844 e somente ganha conotações precisas a partir dos Grun-
drisse (1857-58). 

O trabalho alienado sustenta a inversão, em que a valo-
rização do mundo das coisas serve de fundamentação para a des-
valorização do mundo dos homens. Ao produzir mercadorias, 
o trabalhador acaba produzindo a si próprio como mercadoria. 
Ao promover o processo de produção de coisas pela mediação 
da “objetivação” e exteriorização de seu trabalho, o trabalhador 
acaba forjando sua desefetivação e desrealização. A produção 
do mundo de objetos é consumo de energias e forças físicas e 
espirituais do trabalhador que não elevam suas capacidades e 
potencialidades, mas entravam e embotam o desenvolvimento 
de capacidades. Desse modo, a efetivação do trabalho é desefe-
tivação do trabalhador, pois quanto mais avança a composição 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

202 203

técnica do trabalho, mas o trabalho revela-se como degradado e 
desvalorizado. A produção, como processo de exteriorização, é 
também processo de deterioração e deformação do trabalhador, 
pois quanto mais riqueza ele produz, mas miserável se torna.  

O antagonismo entre o produtor e o resultado de seu tra-
balho configura-se como o conteúdo da relação forjada sob o tra-
balho alienado (entfremdete Arbeit). Nas condições de objetivação 
de trabalho inscritas de forma estranhada, o trabalho contrapõe-
-se à positividade do trabalho como realização e autorrealização 
humana, pois o trabalhador não se realiza ou se autoproduz na 
objetivação do trabalho, mas se desrealiza e se destrói no processo 
de trabalho. O aspecto da negatividade do trabalho aparece na 
categoria da alienação e, consequentemente, açambarca também 
o momento da objetivação e da exteriorização do trabalho. 

A objetivação do trabalho não se sucede como aspecto 
da autoconstrução humana do trabalhador, mas como mecanis-
mo de desrealização, a favor de uma realização alheia que se ins-
creve sob a insígnia da negação das efetivas potencialidades dos 
(as) trabalhadores (as). Por isso que o proletariado somente se 
realiza quando exerce suas funções primárias, somente quando 
desempenha suas funções animais como comer, beber, dormir, 
fazer sexo etc. (Marx, 2008). O trabalho alienado configura-se 
como a anatomia das formas mais rudimentares de acumulação 
que pautam as sociedades de classes, encontrando no modo de 
produção capitalista mecanismos ainda mais sofisticados de ex-
ploração e apropriação do excedente do trabalho. 

Aponta Marx (2008, p. 81): 

A exteriorização do trabalhador em seu pro-
duto tem o significado não somente de que seu 

trabalho se torna um objeto, uma existência 
externa (äussern), mas sim que existe fora dele 
(ausser ihn), independente e estranha a ele, tor-
nando-se uma potência (Macht) autônoma fren-
te a ele, (significa) que a vida que ele concedeu 
ao objeto se lhe defronta hostil e estranha. 

A alienação perpassa o processo de objetivação e a for-
ma dessa objetivação, em que se inscreve não somente um afas-
tamento gradual do produtor em relação ao produto formado, 
mas uma inversão literal do processo, em que a criatura constitui 
vida própria e se ergue contra seu criador. Dessa forma, a aliena-
ção molda a exteriorização. A objetivação, enquanto processo de 
exteriorização do trabalho humano, é moldada pela alienação. A 
qualidade dessa exteriorização é que vai determinar a natureza 
do processo, à proporção em que o objeto produzido não per-
tence a seu produtor, mas àquele que controla a produção. 

O processo de alienação contamina toda a estrutura so-
cial forjada pela propriedade privada dos meios de produção, 
na qual se inscrevem distintas formas de alienação: 1) alienação 
da natureza e dos meios de produção; 2) alienação do proces-
so produtivo e dos objetos produzidos; 3) alienação de seu “ser 
genérico” e de si mesmo como partícipe da espécie humana; 4) 
alienação da humanidade 40. 

40 O processo de estranhamento do trabalho objetivado nos Manuscritos 
econômico-filosóficos claramente configura-se nos termos: “Primeiro, que o 
trabalho é externo (äusserlich) ao trabalhador, isto é, não pertence ao seu ser, 
que ele não se afirma, portanto, em seu trabalho, mas nega-se nele, que 
não se sente bem, mas infeliz, que não desenvolve nenhumas energia física 
e espiritual livre, mas mortifica sua Physis e arruína o seu espírito [...] Sua 
estranhidade (Fremdheit)) evidencia-se aqui [de forma] tão pura que tão logo 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

204 205

A despeito da inexistência de uma elaboração consisten-
te da teoria do valor e da teoria do mais-valor, Marx demonstra 
nos Manuscritos de 1844 uma clara compreensão da natureza po-
sitiva e negativa do trabalho. A negatividade do trabalho alienado 
subordina completamente o processo de objetivação, operando 
uma obliteração de sua natureza efetivamente positiva, no sen-
tido cunhado por Hegel na IV seção da Fenomenologia do espírito, 
do trabalho como elemento de autoprodução humana. Desse 
modo, a teoria da alienação desenvolvida nos Manuscritos econô-
mico-filosóficos prepara o terreno para a teoria do fetiche da mer-
cadoria em O capital, ou melhor, para entender o trabalho assa-
lariado como uma forma mistificação do processo de exploração 
da força de trabalho. Para isso, é necessário transcender a esfera 
da circulação de mercadorias e adentrar no reino da produção, 
em que a forma de configuração do trabalho está perpassada pela 
alienação, enquanto terminologia análoga ao fetiche. 

A apreensão do fetichismo (Fetischismus) passa necessa-
riamente pelo entendimento da categoria da alienação. É impos-
sível apreender a essência do fetiche sem compreender a teoria 
da alienação (Entfremdung) em Marx. Isso denota que o fetiche 
se constitui como uma manifestação específica da alienação. Se-
inexista coerção física ou outra qualquer, [assim mesmo] foge-se do trabalho 
como de uma peste. O trabalho externo, o trabalho no qual o homem se 
exterioriza, é um trabalho de auto-sacríficio, de mortificação. Finalmente, 
a externalidade (Äusserlichkeit) do trabalho aparece para o trabalhador como 
não sendo seu próprio [trabalho], mas de um outro, que [o trabalho] não lhe 
pertence, que ele no trabalho não pertence a si mesmo, mas a um outro. 
Assim, como na religião a autoatividade da fantasia humana, do cérebro e do 
coração humanos, atua independentemente do indivíduo e sobre ele, isto é, 
como uma atividade estranha, divina ou diabólica, assim também a atividade 
do trabalhador não é a sua auto-atividade. Ela pertence a outro, é a perda de 
si mesmo” (Marx, 2008, p. 82-83).

gundo Netto (1981), “[...] a concepção marxiana de fetichismo 
supõe uma teoria da alienação [...]” (Netto, 1981, p. 59-60), e 
ainda: “O fetichismo põe, necessariamente, a alienação – mas 
fetichismo e alienação não são idênticos” (Netto, 1981, p. 74, 
grifos do autor). Embora o conceito de fetichismo esteja ligado 
à teoria da alienação marxiana, essas categorias não são similares 
(Santos Neto, 2022)41. 

O afastamento gradual do trabalhador do objeto de seu 
trabalho, das relações de trabalho, de si mesmo, do gênero hu-
mano e da humanidade serve para aprofundar a reificação, em 
que os produtos do trabalho aparecem dotados de poderes su-
periores que esmagam ubiquamente o trabalhador. O fetiche, 
como vimos no capítulo anterior, não emana de poderes endóge-
nos e estranhos, mas de objetos materiais fabricados e construí-
dos pelos próprios produtores. 

Como salienta Marx (2008, p. 83):

Assim, como na religião a autoatividade da fan-
tasia humana, do cérebro e do coração huma-
nos, atua independentemente do indivíduo e 
sobre ele, isto é, como uma atividade estranha, 
divina ou diabólica, assim também a atividade 
do trabalhador não é a sua auto-atividade. 

41  Esclarece Carcanholo (2011, p. 95): “..., na teoria de Marx, os conceitos 
de fetichismo e alienação (e o de trabalho alienado que lhe corresponde) es-
tão intimamente relacionados. A alienação dentro da sociedade capitalista é a 
contraparte, nos seres humanos, do fetichismo da mercadoria, do dinheiro e 
do capital. Os seres humanos seriam alienados por estarem submetidos, em 
todas as dimensões de sua vida, ao fetiche-capital, violentando dessa maneira 
a própria essência da natureza humana”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

206 207

A alienação do trabalhador do processo de trabalho e 
do objeto de seu trabalho culmina no completo afastamento do 
indivíduo de si mesmo e da totalidade social, ou seja, culmina 
no processo de reificação do indivíduo e da sociedade em que 
ele está inserido. Destarte, o trabalhador torna-se um objeto ou 
uma mercadoria no interior dessa forma de sociabilidade. 

O tratamento do trabalho alienado nos Manuscritos eco-
nômico-filosóficos denota que Marx não considerou a alienação 
“como uma ‘dimensão fundamental da história’, mas como a 
questão central de uma determinada fase da história” (Mészá-
ros, 2006, p. 223) 42. No aprofundamento da elucidação dessa 
determinada fase da história, Marx avança do conceito de alie-
nação do trabalho na sociedade capitalista para o desvelamento 
dos conceitos de fetiche e reificação. O fundamento de todas as 
formas de alienações da sociabilidade burguesa se inscreve na 
forma de constituição do trabalho e no modo como o exceden-
te produzido pelo trabalho vivo será apropriado gratuitamente 

42  Para Mészáros (2006, p. 207): “Deve estar claro, a esta altura, que ne-
nhum dos significados de alienação usados por Marx nos Manuscritos econômi-
co filosóficos desapareceu de seus escritos posteriores. E isso não é surpresa. 
Pois o conceito de alienação, tal como compreendido por Marx em 1844, 
com todas as suas complexas ramificações, não é um conceito que pudes-
se ser abandonado, ou unilateralmente ‘traduzido’. Como vimos em várias 
partes deste estudo, o conceito de alienação é um pilar de importância fun-
damental para o sistema marxiano como um todo, e não apenas um tijolo 
dele. Abandoná-lo, ou traduzi-lo unilateralmente, equivaleria, portanto, a 
nada menos do que a demolição total do próprio edifício, e quem sabe a 
reconstrução de apenas sua chaminé. Não há dúvidas de que algumas pes-
soas estiveram – ou ainda estão – empenhadas em tais operações, tentando 
construir suas teorias ‘científicas’ com base em escombros decorados com 
terminologia marxista”.

pelo capitalista. 

3.2. O contrato de trabalho e a produção de mais-valor 

A constituição das condições objetivas e subjetivas para 
que o capitalista chegue ao mercado e o encontre disponível 
meios de produção e força de trabalho não resultou de um de-
senvolvimento histórico-natural [naturgeschichtliches], “tampouco 
uma relação social comum a todos os períodos históricos, mas 
é claramente o resultado de um desenvolvimento histórico an-
terior, o produto de muitas revoluções econômicas, da destrui-
ção de toda uma série de formas anteriores de produção social” 
(Marx, 2017, p. 208). 

O modo de produção capitalista tem seu ponto de parti-
da nas expropriações; são elas que servem de ponto fundamental 
para que os capitalistas adentrem o mercado munidos de dinhei-
ro e possam comprar força de trabalho e meios de produção. Di-
ferentemente das outras mercadorias que não podem ir sozinhas 
ao mercado, mas precisam de seus guardiões. A força de trabalho 
é uma mercadoria que não pode de ser afastada de seu guardião. 

Marx procura transcender a relação pessoal entre os in-
divíduos e abordar essa relação como forjada na contraposição 
entre classes sociais, em que a burguesia e o proletariado compa-
recem como as classes fundamentais que asseguram a existência 
do modo de produção capitalista. Isso não implica desconside-
rar a presença de classes intermediárias. A oposição se dá entre 
classes e não entre pessoas singulares ou privadas; por isso, a 
contradição estabelecida não pode ser superada pela mediação 
dos preceitos éticos e morais, já que não se trata do excesso ou 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

208 209

da carência de vontade. O problema não tem como ser solu-
cionado no campo da subjetividade ou do intelecto político. A 
contradição não pode ser resolvida recorrendo à boa vontade do 
capitalista. 

O próprio Marx (2013, p. 84, grifo nosso) esclarece 
muito bem essa questão: 

Para evitar possíveis erros de compreensão, 
ainda algumas palavras. De modo algum 
retrato com cores róseas as figuras do 
capitalista e do proprietário fundiário. 
Mas aqui só se trata de pessoas na medida em 
que elas constituem a personificação de 
categorias econômicas, as portadoras de 
determinadas relações e interesses de classes. 
Meu ponto de vista, que apreende o desenvol-
vimento da formação econômica da socieda-
de como um processo histórico-natural, pode 
menos do que qualquer outro responsabilizar 
o indivíduo por relações das quais ele continua 
a ser socialmente uma criatura, por mais que, 
subjetivamente, ele possa se colocar acima de-

las.

Marx indica que o problema social tem natureza estrutu-
ral; por isso, o obstáculo não pode ser superado pela recorrência 
aos imperativos morais e ao intelecto político. Nesse processo, 
os indivíduos são personificações de categorias econômicas. 
Marx estabelece uma linha de ruptura com as robinsonadas da 
burguesia; pois esta procura culpabilizar os indivíduos pelos ma-
les sociais, como se o pauperismo dos trabalhadores decorresse 
da incapacidade de administrar suas finanças e a riqueza dos ca-
pitalistas exclusivamente de suas habilidades pessoais. 

Enquanto as mercadorias que brotam do trabalho huma-
no não podem ir sozinhas ao mercado e ser trocadas por outras, 
o portador da mercadoria força de trabalho não tem a mesma 
dificuldade. A maioria das mercadorias não aparece como seres 
humanos; entretanto, subsiste uma mercadoria sui generis que 
não pode ser separada do corpo e da mente do ser humano des-
tituído dos meios de produção e dos meios de subsistência. 

O mercado oblitera as desigualdades sociais existentes 
entre os distintos guardiões das mercadorias. Os indivíduos 
contraem relações sociais e podem “se apropriar da mercadoria 
alheia e alienar a sua própria mercadoria em concordância com 
a vontade do outro, portanto, por meio de um ato de vontade 
comum a ambos” (Marx, 2013, p. 150). Pela mediação do con-
trato, dá-se a relação entre os proprietários privados de merca-
dorias e os proprietários privados dos meios de produção. A re-
lação estabelecida entre as pessoas consiste numa relação formal 
mediada por interesses estritamente econômicos. Os guardiões 
e proprietários de mercadorias atuam com “máscaras econômi-
cas”, não passando de “personificações das relações econômicas” 
(Marx, 2013, p. 168). Os guardiões da mercadoria não descan-
sam enquanto não alcançam seu propósito final: a conversão de 
suas mercadorias em dinheiro. 

Segundo Marx (2013, p. 168): 

um possuidor de mercadorias só pode se de-
frontar com outro, como possuidor de dinhei-
ro, porque seu produto possui, por natureza, a 
forma-dinheiro, portanto, é material-dinheiro 
[Geldmaterial], ouro etc., ou porque sua pró-
pria mercadoria muda de pele, despojando-se 
de sua forma de uso original. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

210 211

Para que a metamorfose seja possível, é necessário que os 
produtores se confrontem mutuamente como proprietários pri-
vados de coisas alienáveis. Essa relação de alheamento [Fremdheit] 
configura-se como essencial e demarca a diferenciação entre o 
modo de produção capitalista e os modos de produção prece-
dentes (asiático, feudal, escravista etc.), pois a ascendência da 
troca implica o colapso das sociedades regidas exclusivamente 
sob o preceito do valor de uso e do trabalho concreto. 

A igualdade forjada pelas relações sociais constituídas 
pelo mundo fetichizado da mercadoria considera o vendedor 
da força de trabalho e o comprador da força de trabalho como 
iguais formalmente e não como classes sociais divergentes e an-
tagônicas. Nesse caso, o possuidor da mercadoria força de traba-
lho precisa vender sua “mercadoria” para assegurar a reprodução 
de sua existência social. 

A igualdade jurídica encobre a desigualdade efetiva. En-
tretanto, é notória que o vendedor da mercadoria força de tra-
balho vende somente um determinado período de tempo de sua 
existência, no qual aliena seus músculos e seu cérebro para o 
capitalista; mesmo assim, vende como mercadoria sua corporei-
dade viva. Como é um homem livre, ele não vende inteiramente 
sua força de trabalho, mas uma fração de seu tempo de vida; é 
um escravo distinto do escravo antigo (Marx, 2013). 

Aprisionado nos rochedos da alienação e do fetiche ex-
pressos na forma mercadoria, o trabalhador que fundamenta a 
relação aparece como portador de uma igualdade universal e 
abstrata, enquanto síntese de todos os trabalhos corporificados 
no interior da forma mercadoria. As idiossincrasias do terreno 
do mundo prosaico, magistralmente constituído pela burguesia, 

obliteram o fundamento econômico da relação; o trabalhador pa-
rece ser livre para vender sua força de trabalho, após ter sido 
completamente desapropriado de seus meios de produção e de 
seus meios de subsistência. 

Esta forma de liberdade abstrata e ilusória amordaça e 
aprisiona o trabalhador nos rochedos da forma salário, pois se 
não vender sua força de trabalho, estará condenado a padecer as 
intempéries do reino da escassez (a fome, a doença, a inanição, 
a penúria, as epidemias e a morte). Neste contexto, o trabalha-
dor deve vender sua força de trabalho como uma mercadoria, 
mediante o reconhecimento formal de que se trata de uma troca 
entre equivalentes. 

O capital somente emerge como potência econômica 
que tudo açambarca quando o possuidor de meios de produção e 
de subsistência “encontra no mercado o trabalhador livre como 
vendedor de sua força de trabalho, e essa condição histó-
rica compreende toda uma história mundial. O capi-
tal anuncia desde seu primeiro surgimento, uma nova 
época no processo social de produção” (Marx, 2013, p. 
208-209, grifo nosso). 

O contrato estabelecido entre capitalista e proletário é 
um instrumento que tem como propósito assegurar juridica-
mente o poder absoluto do capitalista sobre a força de trabalho. 
Por isso, quando se estabelece o contrato, a atitude dos nego-
ciantes manifesta-se de forma diferenciada. 

Escreve Marx (2013, p. 201, grifo nosso):

O antigo possuidor de dinheiro se apresenta 
agora como capitalista, e o possuidor de for-
ça de trabalho, como seu trabalhador. O pri-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

212 213

meiro, com um ar de importância, con-
fiante e ávido por negócios; o segundo, 
tímido e hesitante, como alguém que 
trouxe sua própria pele ao mercado e, 
agora, não tem mais nada a esperar além 
da... despela. 

O aparato jurídico é um elemento fundamental na luta 
de classes; o direito43 assegura a propriedade privada dos meios 
de produção e o controle absoluto do capitalista sobre a força de 
trabalho comprada. O trabalhador percebe que o contrato não 
foi bom para si, mas foi um negócio excelente para o possuidor 
dos meios de produção. Para quem possui sua força de trabalho, 
o contrato representa a legalização da exploração e ele não po-
derá reclamar, posteriormente, nos tribunais da burguesia pela 
exploração que será efetivada. Isso justifica porque, ao contrário 

43 Ao contrário do que sugere Pachukanis, Cunha (2015, p. 170) entende 
que “o direito é parte componente de uma camada especificamente jurídica 
da aparência objetiva que encobre as relações sociais reais, como consequên-
cia de complexas relações de criação, rearticulação e eliminação das formas 
(não só jurídicas) anteriores. Identificamos, assim, uma propriedade ineren-
te ao reflexo jurídico: é próprio da forma jurídica expressar de modo não 
autêntico as relações reais porque são consequentes – não sem mediação das 
formas históricas – ao modo de aparição destas mesmas relações; reconhece 
oficialmente o fato não autêntico. Ganha uma progressiva heterogeneidade 
em relação à economia quanto mais avança o próprio capitalismo e quanto 
mais se ativam contraditoriamente os variados ramos do direito como pres-
supostos de seu metabolismo continuado. Mas não é um fetiche próprio ao 
direito que permite capturar esta propriedade, senão o fetiche da própria 
mercadoria. É necessário situar o direito nas camadas adicionais da forma 
aparente das próprias relações reificadas em coisas, esquivando-se do para-
lelismo e abrindo caminho para as reciprocidades complexas sugeridas em 
relação às formas históricas”.

do capitalista, ele segue “tímido e hesitante, como alguém que 
trouxe sua própria pele ao mercado” para ser esfolada. 

Na esfera barulhenta do mercado tudo se confunde e pa-
rece reinar a paz celestial entre os vendedores e compradores de 
mercadorias. Entretanto, a atitude diferenciada dos contratantes 
serve de prelúdio da constelação de desigualdades que pauta o 
vendedor de sua força de trabalho como mercadoria e o capita-
lista, como personificação do capital. A positividade do processo 
de produção capitalista se inscreve mediante a negatividade do 
vendedor de sua força de trabalho como mercadoria. 

Escreve Dussel (2012, p. 19): 

[...], na positividade da realidade do não ser 
do capital (não-capital) que se situa na exte-
rioridade, no âmbito transcendental do capital 
(que, metafisicamente, denominamos: o mais 
além analético): a alteridade da corporeidade 
concreta, da própria pessoa do trabalhador, do 
sujeito que, no entanto, se encontra – antes do 
intercâmbio e da obtenção de mais-valia por 
parte do capital – “frente a frente” com o capi-

talista, mostrando a sua “pele”. 

O vendedor de sua força de trabalho como mercadoria 
configura-se como o outro do capital, como aquele que emerge 
totalmente destituído dos meios de produção e dos meios de 
subsistência e, por isso, precisa entregar sua pele para ser esfo-
lada. A pele do trabalhador, juntamente com seus músculos, seu 
cérebro e sua existência servirão como argamassa para sedimen-
tar o processo de acumulação de valor que se valoriza. Acrescen-
ta Dussel (2012, p. 19): “sua própria pele, na qual sofrerá ao ser 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

214 215

criador da mais-valia para o capital, negatividade que esta mes-
ma pele não poderá viver como gozo, felicidade ou realização 
no pleno consumo do produto do próprio trabalho”. O chão da 
fábrica configura-se como o templo sórdido da bestialidade da 
exploração do trabalho, da usurpação do tempo de vida do tra-
balhador que se consubstancia em tempo de morte. A fonte de 
prazer do capitalista é um manancial de desprazer para o traba-
lhador, que somente se sentirá como ser humano quando realiza 
suas funções animais, longe desse lugar nefasto (Marx, 2008). 

A personificação do capital está alegre porque bem sabe 
que adquiriu uma mercadoria portadora de um valor que nenhu-
ma outra possui. Ele entende que nessa mercadoria subjaz uma 
quintessência distinta de todas as outras. Convicto da relevância 
da força de trabalho comprada para o processo de realização do 
valor que se valoriza, o capitalista precisa exercer sobre ela um 
controle irrestrito. Por isso, no frontispício de sua fábrica ou 
empresa pode-se ler: “No admittance except on business [Entrada 
permitida apenas para tratar de negócios]”. A frase escrita no 
pórtico de entrada da fábrica revela que a democracia burguesa 
não passa de vacuidade e de retórica vazia; pois no seu interior 
o capitalista agirá com punhos de ferro e lançará abaixo toda 
formalidade abstrata da igualdade. Livre mesmo é o capital, que 
pode transitar e fazer o que bem quiser graças a exploração des-
medida do trabalhador. 

O espaço topográfico em que é proibida a entrada con-
figura-se como lugar por excelência da produção do mais-valor. 
É proibida a entrada de quem não tem negócios a tratar no lugar 
que esconde o segredo da alquimia do dinheiro em mais dinhei-
ro. Esse segredo precisa ser revelado, mas nem todas as pessoas 

podem adentrar nesse recinto fechado; ele é controlado para que 
o fetiche da mercadoria possa prevalecer e o capital seja um fe-
tiche ainda maior. É nesse lugar, distante da esfera ruidosa do 
mercado e da falsidade da igualdade formal das relações sociais, 
que se expressa o segredo oculto do capital. 

O capitalista deve ir ao mercado e comprar força de tra-
balho e meios de produção; sem a força de trabalho não logrará 
produzir qualquer mercadoria. Se não fizer isso, as matérias-
-primas vão apodrecer, os meios de produção vão enferrujar, e 
ele precisará capturar seu dinheiro novamente com espoliações, 
roubos e saques (Marx, 2013). Como o capitalista representa 
uma nova classe de homens civilizados, ele precisa abandonar 
suas práticas bárbaras – encobrindo sempre que possível o fun-
damento da relação – e constituir um mundo socialmente forja-
do na igualdade e na liberdade abstrata. 

3.3 Produção de mais-valor como essência do capital

É preciso lembrar que todo o processo de produção é 
também processo de reprodução social. A produção “abrange, 
ao mesmo tempo, a reprodução (isto é, a manutenção) da 
classe capitalista e da classe trabalhadora e, portanto, também a 
reprodução do caráter capitalista do processo de produção global” 
(Marx, 2013, p. 230). A reprodução dos fatores imediatos da 
produção (meios de produção e força de trabalho) e a reprodução 
das relações sociais de produção capitalistas (separação entre 
produtor e meios de produção, apropriação privada do produto 
social) são duas faces da mesma moeda. 

A reprodução é determinada pela materialidade dos ele-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

216 217

mentos do capital produtivo, mas é inseparável da reprodução 
das relações jurídicas, dos valores culturais e da ideologia que a 
perpetuam. A reprodução da força de trabalho inclui a reconsti-
tuição da sua subsunção ao capital: a ideologia da submissão, da 
hierarquia no processo de produção e reprodução, da direção 
desse processo, do seu comando e da disciplina social. Estas, por 
sua vez, são possíveis devido ao caráter de fetiche das categorias 
econômicas. 

Afirma Marx (2013, p. 230): 

Ele comprou a força de trabalho por um perío-
do determinado, e insiste em obter o que é seu. 
Não quer ser furtado. Por fim – e é para isso 
que esse mesmo senhor possui seu próprio code 
penal [código penal] –, é vedado qualquer con-
sumo desnecessário de matéria-prima e meios 
de trabalho, pois material e meios de trabalho 
desperdiçados representam o dispêndio desne-
cessário de certa quantidade de trabalho obje-
tivado, portanto, trabalho que não conta e não 
toma parte no produto do processo de forma-

ção de valor. 

O movimento propedêutico de elucidação da mistifica-
ção que encobre o fundamento objetivo do salário presume o 
fetiche da mercadoria, enquanto núcleo essencial do processo 
de fetichização que perpassa o sistema do capital em sua totali-
dade contraditória. O fundamento do sistema do capital somente 
pode ser elucidado com a investigação do deslocamento inter-
no da produção capitalista mais desenvolvida, que tem no salário 
uma forma extremamente sofisticada de encobrir o fundamento 

da relação assentada em mecanismos sutis de dominação e apro-
priação do excedente emanados da exploração da força de tra-
balho. A apropriação do mais trabalho é concatenada por “fios 
invisíveis” que encobre o fundamento da relação. 

O fetiche da forma mercadoria encontra na forma salário 
seu coroamento, haja vista que ela consegue obliterar o processo 
de apropriação de mais-trabalho, sobretrabalho ou mais-valor. A 
forma mercadoria tem a capacidade de ocultar o papel significa-
tivo que o trabalho concreto, enquanto necessidade eterna dos 
homens (Marx, 2013), desempenha na produção e reprodução 
do capital como em todas as formas de organização da produção 
e reprodução da vida material. A relação entre processo de tra-
balho e processo de valoração é ocultada para que o capital possa 
comparecer como espécie de autômato. 

Ao erigir o trabalho abstrato à condição de elemento 
central de sustentação do edifício sociometabólico do capital, o 
próprio trabalho abstrato tende a ser suprassumido no interior 
da relação, predominando exclusivamente o valor em si e para si, 
como se este fosse o fundamento e a causa de si. A produção do 
valor que se valoriza parece emanar de uma entidade autônoma e 
autossuficiente, ou seja, parece que o dinheiro ganha vida própria 
e consegue se autorreproduzir a partir de si mesmo, negando 
completamente o fundamento da relação. E o fundamento da re-
lação está assentado numa relação de troca desigual. Desse modo, 
todas as diferenças individuais serão abstraídas e equalizadas pela 
lei do valor. 

O capitalista, enquanto personificação do capital, jamais 
se interessaria por abrir uma fábrica de salsicha ou ensinar se não 
brotasse dessa relação de troca formalmente idêntica uma relação 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

218 219

de troca essencialmente desigual, em que o salário não expressa o 
valor da totalidade da jornada realizada. O fundamento da com-
pra da mercadoria força de trabalho consiste na apropriação um 
excedente, de um valor além do equivalente, do mais-valor. A 
identidade revelada na forma do salário não passa de uma cortina 
de fumaça, de uma manifestação aparente que tem como pro-
pósito velar seu substrato essencial. Não é possível negar que a 
ampla força social do capital emerge das artimanhas que encobre 
o tempo de trabalho não pago como fundamento do valor que se 
valoriza. 

Nota-se que Marx (2013) avança paulatinamente de ca-
tegoria em categoria para alcançar o fundamento ontológico do 
capital como uma relação social fundada na acumulação do mais-
-valor. Para alcançar o momento da exposição da natureza do 
mais-valor, enquanto categoria mais complexa, ele precisa apre-
sentar as categorias mais simples de determinações representadas 
nas formas “mercadoria”, “trabalho”, “dinheiro”. Essas categorias 
servem para sedimentar os fundamentos constitutivos do capi-
tal, a partir delas é possível delinear a jornada de trabalho como 
dividida em tempo de trabalho necessário e tempo de trabalho 
excedente. 

O tempo de trabalho necessário está relacionado aquela 
fração da jornada de trabalho que deve ser dedicada à reprodu-
ção das energias vitais para que o corpo e a mente do trabalha-
dor que vende sua força de trabalho sejam capazes de assegurar 
a reprodução do capital; pois o capital é movimento que pre-
cisa apropriar-se reiteradamente da força de trabalho expressa 
na corporeidade viva do trabalhador. A reprodução da força de 
trabalho assegura o funcionamento da engrenagem que constitui 

o capital, como processo de apropriação de mais-valor. O valor 
da força de trabalho deve ser equivalente ao valor dos meios de 
subsistência necessários à manutenção de seu possuidor. 

Segundo Marx (2013, p. 209):

A quantidade dos meios de subsistência tem, 
portanto, de ser suficiente para manter o in-
divíduo trabalhador como tal em sua condição 
normal de vida. As próprias necessidades na-
turais, como alimentação, vestimenta, aqueci-
mento, habitação etc., são diferentes de acordo 
com o clima e outras peculiaridades naturais de 

um país. 

Como o proprietário da força de trabalho não é imortal, 
ele carece reiteradamente vender sua força de trabalho no mer-
cado e ganhar o suficiente para assegurar a sua vida e a existência 
de sua prole. O valor dessa mercadoria sui generis deve ser sufi-
ciente para reproduzir a força de trabalho viva do trabalhador 
e de sua prole, pois assim também garantirá a reprodução do 
mercado e do sistema do capital. O trabalhador recebe na forma 
de salário um quantum que deve servir para repor suas energias 
físicas e mentais. Escreve Marx (2013, p. 210): “O valor da força 
de trabalho se reduz ao valor de uma quantidade determinada 
de meios de subsistência e varia, portanto, com o valor desses 
meios de subsistência, isto é, de acordo com a magnitude do 
tempo de trabalho requerido para a sua produção”. 

Havendo uma redução drástica do valor da força de tra-
balho, verifica-se um processo de precarização das condições de 
existência do trabalhador. Isso somente pode ser revertido pela 
organização classista e pelo enfrentamento organizado das con-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

220 221

dições adversas que emergem da luta de classes. Os capitalistas 
buscam reduzir, sempre que possível, as despesas relativas ao ca-
pital variável. O salário não expressa o valor efetivo da força de 
trabalho e o valor do produto se divide em três componentes: o 
capital constante, o capital variável e o mais-valor. O movimento 
dessas três categorias comparece no valor de cada mercadoria 
produzida na fórmula: “M = c + v + m” (Marx, 2017, p. 57). 

O mais-valor (m) é o ponto central da produção e re-
produção do capital; a forma salário é o elemento medular de 
sua obnubilação. Através do salário, o capital constitui um pode-
roso instrumento de ocultamento da sua efetiva essencialidade. 
O corpus estruturante e estruturador de todo sistema do capital 
é o mais-valor. A apropriação do tempo de trabalho excedente 
se constitui como alma do sistema do capital; ela é a lei absoluta 
do sistema. O coração do sistema do capital é a apropriação do 
trabalho não pago de cada trabalhador assalariado. 

Escreve Dussel (2012, p. 160): 

E, porque isso é assim, o capital oculta ao ope-
rário a sua própria autogestão, produz o traba-
lho excedente num intercâmbio desigual como 
se fosse igual – o trabalho excedente, ao ser 
objetivado, é a mais-valia. Subjetivamente, no 
trabalhador, o trabalho excedente é o criador da 
mais-valia como momento objetivo do capital 
como capital. 

A constituição da forma salário dá-se mediante uma teia 
sofisticada de elementos em que a consciência proletária é enre-
dada também em mistificação. Essa rede sofisticada de mistifica-
ção passa necessariamente pela constituição de uma relação em 

que o trabalhador, quando vende sua força de trabalho, parece 
operar uma relação entre equivalentes. A relação estabelecida en-
tre capital e trabalho não é uma relação entre equivalentes, e sim 
uma relação entre não equivalentes. Trata-se da compra da única 
mercadoria que valeu mais do que por ela foi paga. 

A forma fetichista do salário busca encobrir e apagar rei-
teradamente a dualidade da jornada de trabalho vendida ao capi-
talista (Marx, 2017). O tempo de trabalho necessário e o tempo 
de trabalho excedente constituem a dualidade que caracteriza a 
produção capitalista; o movimento duplicado da jornada de tra-
balho serve perfeitamente ao processo de reprodução do capital 
e possibilita a constituição de um poderoso mecanismo de mo-
nitoramento da força de trabalho. O controle do capital sobre 
a força de trabalho passa pelo encobrimento do mais-valor ou 
da apropriação capitalista do tempo de trabalho excedente. O 
capital precisa encobrir o fundamento da relação para, com isso, 
simular constituir-se como uma forma de sociabilidade assentada 
na equidade social e bem mais avançada que as formas de organi-
zação da produção precedentes. 

A tarefa da superação da mistificação que contorna a cate-
goria salário é muito complexa; constitui o miolo e o núcleo cen-
tral não apenas da reprodução do capital, mas da sobrevivência do 
trabalhador nessa forma de sociabilidade. Contrapor-se à forma 
salário não é uma tarefa fácil, porque a burguesia conseguiu apre-
sentar o capital como se fosse um sistema natural, eterno e imu-
tável. Apesar da felicidade expressa no rosto do capitalista que 
estabeleceu o contrato com o trabalhador destituído dos meios 
de produção, o capitalista considera um absurdo interpretar sua 
riqueza como resultante da exploração da força de trabalho e que 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

222 223

tenha que partilhar seu lucro (mais-valor) com indivíduo que 
recebeu salário. No entendimento imediato, constitui-se como 
“uma estupidez atribuir aos operários a fonte de sua riqueza, já 
que a maior parte do capital não foi gasta em salários mas, sim, 
em meios de produção, maquinarias e matérias primas caras etc.” 
(Antunes, 2006, p. 7). 

O salário, como mediação de uma relação quantitativa e 
monetária entre trabalhador e capitalista, configura-se como a 
única maneira de o trabalhador participar do circuito da troca de 
mercadorias, ou seja, como a única forma dele participar do mer-
cado. O salário é o preço da força de trabalho determinado pela 
lei do valor. Mediante a venda de sua força de trabalho, o traba-
lhador aliena parte da temporalidade de sua existência cotidiana, 
“para no processo de produção estranhar-se diante dos produtos 
de seu trabalho, dos demais trabalhadores, dos capitalistas e de si 
mesmo” (Cotrim, 2011, p. 314). 

Ao leiloar no mercado parte expressiva de sua existência 
cotidiana, o trabalhador nega a possibilidade de uma efetiva exte-
riorização de sua existência. O “tráfico sórdido” da força de tra-
balho constitui-se uma desgraça para o trabalhador, como salienta 
Marx (2013, p. 578): “Ser trabalhador produtivo não é, portanto, 
uma sorte, mas azar”. Ser trabalhador produtivo de mais-valor 
é um azar, é uma desgraça, pois trata-se da participação de uma 
engrenagem social muito bem montada em que quanto mais ri-
queza o trabalhador produz, mas miserável ele se torna (Marx, 
2013). Nessa engrenagem social, os trabalhadores participam ex-
clusivamente como instrumento da produção do mais-valor, pois 
tem unicamente sua pele para oferecer como objeto de venda no 
mercado para que o capitalista possa esfolar.

Quando Marx (2013) se contrapõe radicalmente ao fe-
tiche da mercadoria, do dinheiro e do capital, ele está se con-
trapondo às formas ilusórias que encobrem o mais-valor; pois o 
fundamento do fetiche é apresentar o capital na forma da merca-
doria, e o dinheiro como fundamento de si mesmo. O capitalista 
não enriquece na circulação, comprando barato e vendendo mais 
caro. O fetiche da mercadoria, do dinheiro e do capital tem como 
propósito esconder que o lucro deriva do tempo de trabalho ex-
cedente, do mais-valor apropriado na produção calculado sob a 
composição total do capital e não sob o capital variável. O lucro 
do capitalista não passa de mais-valor, ou seja, mais-trabalho, so-
bretrabalho, trabalho além do necessário para o trabalhador. O 
lucro configura-se como uma mistificação, pois encobre o funda-
mento da relação e tudo parece que emanou da astúcia capitalis-
ta. No fundo, o lucro que parece emanar da ratio que perpassa a 
expertise capitalista denomina-se mais-valor. Isso de modo algum 
implica que lucro e mais-valor sejam conceitos idênticos. 

O capitalista quando compra a força de trabalho como 
mercadoria tem consciência de que há uma distinção entre o 
valor da força de trabalho e sua valorização no processo de tra-
balho. Sua capacidade de produzir coisas é conditio sine qua non 
para a criação do mais-valor, ou seja, do valor que se valoriza no 
processo de produção. O valor de uso específico da força de tra-
balho como mercadoria consiste no fato de ela possuir capacida-
de de acrescentar mais-valor ao valor existente (Marx, 2013, p. 
228). A diferença entre o trabalho como valor de uso e o mesmo 
trabalho como criador de valor apresenta-se, agora, como dis-
tinção dos diferentes aspectos do processo de produção (Marx, 
2013, p. 230). 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

224 225

O que realmente interessa ao capitalista é o aspecto 
quantitativo do trabalho objetivado, enquanto medida temporal 
que converte valor em mais-valor, capacidade que nenhuma ou-
tra mercadoria possui. Segundo Marx (2013, p. 238): “A capaci-
dade de conservar valor ao mesmo tempo que adiciona valor é 
um dom natural da força de trabalho em ação, do trabalho vivo, 
um dom que não custa nada ao trabalhador, mas é muito rentável 
para o capitalista, na medida em que conserva o valor existen-
te do capital”. Isso não implica que o capitalista tenha sempre 
prévia consciência da dádiva gratuita apresentada no trabalho. 
É somente em contextos adversos de crises do sistema que o 
capitalista pode vir a refletir sobre esse fato. A força de trabalho 
em ação parece dotada do dom de conservar o valor existen-
te e agregar valor adicional em seu movimento de objetivação 
(Marx, 2013, p. 238-239). Desse modo, “por meio da ação da 
força de trabalho, não apenas seu próprio valor se reproduz, mas 
também se produz um valor excedente. Esse mais-valor consti-
tui o excedente do valor do produto sobre o valor dos elementos 
formadores do produto, isto é, dos meios de produção e da força 
de trabalho” (Marx, 2013, p. 239).

Como afirmava Goethe (1997, p. 68) no Fausto: “Era 
no início a Ação!”. O trabalho não pago é a ação promotora de 
mais-valor. Isso ocorre pelo fato de uma fração determinada da 
jornada de trabalho ser entregue gratuitamente ao capitalista. O 
excedente apropriado na forma de mais dinheiro (D’) pelo capi-
talista deriva do fato de o trabalhador colocar em movimento os 
meios de produção (Mp). É a força de trabalho (T) que põe em 
movimento os meios de produção e transforma a matéria-prima 
numa nova mercadoria que deve ser vendida no mercado. 

É o processo de objetivação do trabalho que tem a 
capacidade de converter o valor originário do capital num novo 
valor. Ao despojar-se de sua forma primitiva e converter-se nos 
fatores do processo de trabalho, o capital estabelece as mediações 
necessárias para a sua metamorfose fundamental (Marx, 2013, p. 
239). A acumulação é resultado de um processo de reprodução 
em escala progressiva, em que o mais-valor se consolida-se como 
o fundamento ontológico do sistema do capital. 

O mais-valor ergue-se como a categoria decisiva que de-
termina a essencialidade do capital em sua conexão mais ínti-
ma. Ele plasma-se como a alma movente e movida do sistema 
que parece autossuficiente e imutável. Destaca Dussel (2012, p. 
21): “O dinheiro, o trabalho assalariado, os meios de produção, 
o produto, a mercadoria podem ser determinações essenciais do 
capital. Mas a mais-valia é a determinação última do próprio va-
lor”. O mais-valor advém de uma relação de troca desigual, em 
que o trabalhador entrega mais valor do que recebe na forma 
sórdida do salário, que não corresponde de modo algum o equi-
valente de toda sua jornada de trabalho. 

O mais-valor originado do trabalho revela que a troca não 
se inscreve entre equivalentes, não assegura a relação de equiva-
lência que perpassa todas as mercadorias. O salário representa 
um desvio da lei de equivalência que medeia todas as relações 
de troca entre mercadorias, configurando-se como o verdadeiro 
elemento que prefigura a produção capitalista. A força de tra-
balho é a única mercadoria que assegura a existência do sistema 
do capital; entretanto, o capital consegue constituir mecanismo 
que encobre o papel decisivo que o trabalhador desempenha no 
processo de realização do valor que se valoriza. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

226 227

Marx denomina o dinheiro investido na compra da força 
de trabalho de capital variável. Ele é variável porque tem a ca-
pacidade de transformar a grandeza constante numa grandeza 
modificável. Escreve Marx (2013, p. p. 238-239): “Denomina-o, 
por isso, parte variável do capital ou, mais sucintamente: capital 
variável”. A parte investida na compra de meios de produção e 
matéria-prima é denominada de capital constante, porque per-
manece a mesma; não tem potencial para alterar o valor do ca-
pital que foi investido44. Apesar de o desenvolvimento dos meios 
de produção desempenhar um papel importante no avanço da 
produtividade do trabalho, a máquina “jamais cede um valor 
maior do que o que ela possui independentemente dele” (Marx, 
2013, p. 240).

Para ampliar a taxa de acumulação de riqueza, o capital 
precisou aprimorar as funções de comando do capitalista sobre o 
processo de produção, especialmente sobre o trabalhador. Para 
isso, o capital, personificado no capitalista, “cuida para que o 
trabalhador execute seu trabalho ordenadamente e com o grau 
apropriado de intensidade” (Marx, 2013, p. 240). Ele desenvolve 
mecanismos persuasivos e coercitivos na perspectiva de manter 

44  Segundo Lukács (2003, p. 86): “Assim, por exemplo, o conhecimento da 
distinção – fundamental para a ciência econômica – entre capital constante e 
capital variável só se tornou possível pelo método dialético; a ciência econô-
mica clássica não era capaz de ir além da distinção entre capital fixo e capital 
circulante; e isso não era acaso. Pois ‘o capital variável é apenas manifestação 
histórica particular dos fundos de subsistência ou dos fundos de trabalho, 
que o trabalhador precisa para sustentar a si mesmo e sua família e sua repro-
dução e que ele mesmo deve produzir e reproduzir em todos os sistemas da 
produção social. Os fundos de trabalho retornam sempre a ele somente sob 
a forma de pagamento do seu trabalho, pois seu próprio produto sempre se 
distancia dele mesmo sob a forma de capital’”. 

o trabalhador no circuito “estreito de suas próprias necessidades 
vitais. Como produtor da laboriosidade alheia, extrator de mais-
-trabalho e explorador de força de trabalho, o capital excede 
em energia, desmedida e eficiência todos os sistemas de produ-
ção anteriores baseados no trabalho direto compulsório” (Marx, 
2013, p. 310). 

A penetração no interior da fábrica é fundamental para 
superar o reino mistificado e fetichizado da circulação. Na esfera 
da produção o reino idílico e paradisíaco do capital começa a ser 
desvelado. A entrada no templo bestial do fetiche, em que todas 
as alquimias do capital são gestadas, configura-se como espaço 
infernal. O lugar da produção de mercadorias, enquanto espaço 
de produção do mais-valor, configura-se como o cerne que a 
fetichização da circulação esconde. No pórtico de entrada do in-
ferno da fábrica poderia também está escrito: “Deixai, ó vós que 
entrais, toda a esperança!” (Alighieri, Canto III, Terceira estrofe). 
Não existe a mínima possibilidade de o proletariado ascender so-
cialmente ou rever sua posição social de exploração obedecendo 
completamente o contrato estabelecido e apresentando-se como 
“operário padrão”. 

3.4 A subsunção formal e subsunção real do trabalho 
ao capital: mais-valor absoluto e mais-valor relativo

A subsunção do trabalho caracteriza a produção capita-
lista, podendo ela ser formal ou real. Na subsunção do trabalho 
ao capital, o capitalista comparece como sua encarnação, como 
sua máscara ou personificação, desempenhando as funções de di-
rigente, de general, de comandante, de guia, ou seja, de media-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

228 229

ção essencial do processo de controle da exploração do trabalho 
alheio. 

A subsunção é formal porque o capitalista exerce um 
controle residual e ainda superficial. Apesar de ser o proprie-
tário dos meios de produção e dos meios de subsistência, do 
trabalhador encontra-se alienado dos elementos fundamentais 
para a reprodução de sua existência material, mas não carece da 
intervenção do capitalista para objetivar o processo de trabalho. 
Marx (2004, p. 85) afirma que: “A subsunção formal do traba-
lho ao capital limitou-se à expropriação das condições objetivas 
(os meios de produção); não expropriou as condições subjetivas 
do processo de trabalho (o saber fazer operário)”. Essa forma 
de subsunção está estritamente relacionada ao mecanismo de 
ampliação do mais-valor pela ampliação da jornada de trabalho 
(mais-valor absoluto). No entanto, nessa etapa observa-se a pre-
sença de situações em que o capital ainda coteja com situações 
em que ele ainda não exerce “sua função dominante, determi-
nante da forma social geral, na sua função de comprador direto 
de trabalho, e se apropria diretamente do processo de produção” 
(Marx, 2004, p. 93). 

Apesar de recorrer a esses expedientes, o capital vai afas-
tando-se dos mecanismos “anômalos” para inscrever-se como 
arauto da constituição de um processo próprio de dominação 
do trabalho. Nisso, a forma cooperada do trabalho, que pauta a 
manufatura, serve como ilustração relevante desse processo, em 
que a oposição entre cabeça e mãos ainda não tinha sido comple-
tamente objetivada, a despeito da constituição da divisão social 
do trabalho que marca a produção efetivamente capitalista. 

O controle da força de trabalho se aprofunda com a Re-

volução Industrial, com a constituição de uma malha persuasiva 
e coercitiva poderosa que se ergue contra o trabalho, em que a 
força de trabalho será reduzida à condição de apêndice da máqui-
na; com isso se subverte a relação anterior em que os instrumen-
tos não passavam de extensões das mãos humanas. Nesta fase, o 
trabalhador detinha o controle do processo produtivo e inexistia 
a disjunção entre cabeça e mãos. A separação do trabalhador de 
seus meios de produção é comparada por Marx (2013) “a sepa-
ração do caracol de sua concha”, essa separação inicial será fun-
damento da separação segunda, em que o trabalhador perde não 
somente os meios de produção e os meios de subsistência, mas 
perde o controle do processo de trabalho por inteiro. A Revolu-
ção Industrial implicou a subsunção real da consciência operária 
aos imperativos do capital, pois forjou um sistema complexo e 
muito bem articulado em que a cabeça e as mãos vão compare-
cer como inimigos mortais. 

Escreve Marx (2013, p. 459):

O homem isolado não pode atuar sobre a na-
tureza sem o emprego de seus próprios mús-
culos, sob o controle de seu próprio cérebro. 
Assim como no sistema natural a cabeça e as 
mãos estão interligadas, também o processo de 
trabalho conecta o trabalho intelectual ao tra-
balho manual. Mais tarde, eles se separam até 
formar um antagonismo hostil.

O capitalismo plenamente instituído presume a subor-
dinação real e não apenas a subordinação formal, regida pelo 
contrato de trabalho, e culmina na naturalização do salário como 
mecanismo de compra e venda da força de trabalho. A subordi-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

230 231

nação real dá-se quando os trabalhadores estão plenamente sub-
metidos às forças produtivas capitalistas, enquanto expressão das 
relações de produção e de exploração da força de trabalho. Não 
é possível o processo de valoração e o processo de realização do 
valor, muito menos do valor que se valoriza, sem a implementa-
ção das condições ontológicas objetivo-subjetivas de subordina-
ção real do trabalho ao capital (Belluzzo, 2013). 

A passagem para a subsunção real representa a supera-
ção das formas de domínio pessoal das relações tradicionais de 
trabalho para a constituição das relações de domínio mercantis, 
em que a posição de dominação é determinada pelo desenvol-
vimento das relações de produção e pelas novas relações sociais 
constituídas. A subsunção formal comparece como etapa de pre-
paração para a subsunção real, à proporção em que pavimenta o 
terreno para o advento das relações genuinamente capitalistas. 

Nela, desencadeia-se o processo de trabalho subservien-
te ao capital, em que predomina essencialmente a anatomia do 
capital mercantil, pois ainda não se desencadeou o revolucio-
namento total das relações de produção e das forças produtivas 
típicas do capitalismo. Nessa fase, as relações de produção não 
permitem que o capitalista assuma o controle absoluto do pro-
cesso de trabalho; afinal, as relações de produção se apresentam 
sob o invólucro dialético do ser e não ser capitalista. Com isso, 
a dominação do capital sobre o trabalho não é completa, subsis-
tindo uma série de resíduos da produção simples de mercadorias 
que caracterizam a produção manufatureira ou camponesa. 

A subsunção real implica na completa dominação do ca-
pital sobre o trabalho, em que a cabeça e as mãos dos trabalha-
dores serão completamente afastadas e contrapostas, em que as 

mãos e cabeças vão comparecer como inimigas mortais (Marx, 
2013). Essa forma de subsunção é efetivada com a transformação 
do trabalhador numa espécie de apêndice da máquina. Mediante 
a inserção de um sistema de máquinas no processo de produção 
sucede-se uma completa reviravolta na relação e os trabalhado-
res perdem totalmente o controle do processo de trabalho que 
existia na etapa da produção manufatureira, enquanto apropria-
ção das habilidades do trabalho artesanal.

A mistificação tende a aprofundar-se, em que o trabalho 
morto se ergue contra o trabalho vivo e tudo parece emergir 
dele mesmo. A mistificação se manifesta na inserção da máqui-
na no processo de produção capitalista, à proporção em que ela 
parece ser o elemento que determina o mais-valor, ocultando o 
fundamento efetivo do processo. Isso configura-se como mais 
um elemento que serve para o capital aparentar-se como uma 
espécie de autômato. Desse modo, o aprimoramento da divisão 
e composição técnica do trabalho, pela mediação das máquinas, 
permite que o mais-valor pareça emanar das máquinas, ou seja, 
das coisas e não do trabalho vivo. O fetiche do capital se revela 
na mistificação do papel da máquina do processo de produção. 
A máquina passa a desempenhar o papel decisivo e serve para 
completar a dominação do capital sobre o trabalho. 

A grande indústria representa tanto um salto qualitativo 
no desenvolvimento das forças produtivas e das relações de pro-
dução que resultam na produção de mercadorias quanto implica 
na produção efetiva do capital como fetiche. A produção de mer-
cadorias implica também na capacidade do capital poder fabricar 
a mistificação como substrato essencial de sua forma aparente de 
ser no mundo. A palavra fetiche também quer dizer fazer, fabri-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

232 233

car, figurar e ainda significa produzir aquilo que falso, factício, 
artificial, postiço (Agostinho, 2020). A fábrica é um lugar em 
que não somente se produz mercadorias, mas se ergue também 
como local de fabricação de novos fetiches, novas mistificações 
e novas palavras. A fabricação de mercadorias novas denota a ne-
cessidade de ampliação do léxico burguês e das relações sociais 
adequadas para recepcionar os objetos novos produzidos.

A subsunção real da força de trabalho ao capital impõe-se 
pela necessidade de o capital alcançar sua maturidade e sua plena 
condição de causa sui. O capital não podia continuar comparti-
lhando, mesmo que somente na esfera da subjetividade operária, 
o controle do processo de produção com o trabalho. E a gran-
de indústria, assegurada pela ampliação da composição orgânica 
do capital, fez soar os sinos fúnebres para a classe operária, que 
foi plenamente subordinada aos imperativos do capital e perdeu 
qualquer possibilidade de intervenção direta no controle do pro-
cesso de produção. E o capital carecia impor essas determinações 
porque precisava contraditoriamente ampliar sua taxa de acu-
mulação de mais-valor. 

A intensificação da divisão social do trabalho se plasmou 
como essencial para subverter o ordenamento anteriormente 
existente e garantir que o capital fosse uma espécie de força ple-
tora de si mesma. Nessa divisão social do trabalho, a ciência e 
a tecnologia desempenharam funções precípuas para garantir a 
economia de tempo de trabalho e corroborar na constituição de 
uma nova mistificação do processo produtivo. Segundo Romero 
(2005, p. 170): “Com a subsunção real existe uma intervenção 
direta do capital no processo de produção, na figura da máqui-
na; o capitalismo cria suas próprias forças produtivas, visando a 

maior extração de mais-valia relativa e não apenas a absoluta”. 
A inserção tecnológica ou composição técnica do traba-

lho não teve como propositura aliviar o fardo que pesava sobre 
os trabalhadores, mas ergueu-se como parte duma estrutura 
complexa que tinha como finalidade ampliar expressivamente 
a produtividade do trabalho, reduzindo seu valor de custo. A in-
serção do maquinário no processo produtivo resulta na econo-
mia de tempo de trabalho, permitindo o encurtamento de parte 
da jornada de trabalho necessária à reprodução da existência do 
trabalhador. 

Assinala Marx (2013, p. 460):

Na produção capitalista, portanto, a economia 
do trabalho por meio do desenvolvimento de 
sua força produtiva não visa em absoluto a re-
dução da jornada de trabalho. Seu objetivo é 
apenas a redução do tempo de trabalho neces-
sário para a produção de determinada quanti-

dade de mercadorias.

Dada a necessidade de ampliar a economia de tempo de 
trabalho no processo produtivo, o modo de produção capitalis-
ta é obrigado a “revolucionar as condições técnicas e sociais do 
processo de trabalho e, portanto, a revolucionar o próprio modo 
de produção” (Marx, 2013, p. 316). Marx denomina o mais-va-
lor obtido mediante o prolongamento da jornada de trabalho de 
mais-valor absoluto; e de mais-valor relativo, a redução 
do tempo de trabalho necessário e da correspondente alteração 
na proporção entre as duas partes da jornada de trabalho (Marx, 
2013, p. 316). 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

234 235

O mais-valor absoluto constitui a “base geral do sistema 
capitalista e o ponto de partida da produção do mais-valor rela-
tivo. Nesta última, a jornada de trabalho está desde o início divi-
dida em duas partes: trabalho necessário e mais-trabalho” (Marx, 
2013, p. 460). Enquanto o mais-valor absoluto dá-se somente 
em torno da duração da jornada de trabalho, o mais-valor rela-
tivo “revoluciona inteiramente os processos técnicos do trabalho 
e os agrupamentos sociais” (Marx, 2013, p. 46). Ele representa a 
constituição das relações que plasmam efetivamente o modo de 
produção capitalista. 

A constituição do mais-valor relativo resulta na supera-
ção das formas híbridas que constituíam o capital comercial ou 
mercantil, pois “o mais-valor não se extrai do produtor por coer-
ção direta e tampouco apresenta a subordinação formal do pro-
dutor ao capital”. A subsunção real se distingue completamente 
da natureza da subsunção formal, pois esta representa uma fase 
em que o capital ainda não havia se apoderado “diretamente do 
processo de trabalho” (Marx, 2013, p. 460). É o período histó-
rico em que o capital ainda não controla completamente os ex-
tremos que medeia, a fase do capital mercantil ou comerciante, 
do “capital usurário ou comercial, que os suga parasitariamente. 
O predomínio dessa forma de exploração numa sociedade exclui 
o modo de produção capitalista, ao tempo que, como na Baixa 
Idade Média, pode servir de transição para ele” (Marx, 2013, p. 
460-461). 

O mais-valor relativo possui uma fisionomia completa-
mente distinta do mais-valor absoluto. Ele representa a supera-
ção das formas híbridas que perpassavam o capital comercial na 
etapa de transição do feudalismo para o capitalismo, como etapa 

de acumulação primitiva de capitais; esta, por sua vez, estabele-
ce as bases para a plena subordinação real do trabalho. Agora, o 
capital fetiche ganha efetiva expressividade. 

Aponta Marx (2004, p. 93, grifo nosso):

A mistificação implícita na relação capitalis-
ta em geral desenvolve-se agora muito mais do 
que se teria podido e pudera desenvolver no 
caso da subsunção puramente formal do traba-
lho ao capital. Além disso, é aqui que o signi-
ficado histórico da produção capitalista surge 
pela primeira vez de maneira gritante. 

Na subsunção formal as relações essencialmente capita-
listas existiam em potência; a partir da subsunção real, as rela-
ções genuinamente capitalistas passam a existir em ato. A recor-
rência às formas anômalas de configuração do capital é superada, 
e o capital pode revelar-se claramente como autômato. Nisso, o 
desenvolvimento das forças produtivas possibilitado pelo mais-
-trabalho apropriado de formas distintas de organização da pro-
dução e da constituição da subsunção formal vão assegurar a 
emergência da subsunção real. 

A subsunção real do trabalho ao capital, escreve Marx 
(2004, p. 104), “desenvolve-se em todas aquelas formas que pro-
duzem mais-valia relativa, ao contrário da absoluta”. Ela pressu-
põe o revolucionamento pleno das relações de produção, me-
diante a maximização dos níveis de produtividade e pelo radical 
controle do trabalho pelo capitalista. Pela mediação da revolução 
técnica das relações de trabalho, a extensão desmedida do tem-
po de trabalho excedente e a diminuição do tempo de trabalho 
necessário torna-se a marca genuína da produção essencialmente 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

236 237

capitalista. A extensão desmedida do trabalho é marca integrante 
da grande indústria, que amplia expressivamente o tempo de 
trabalho excedente, malgrado a luta dos trabalhadores na pers-
pectiva de reduzir a jornada de trabalho para oito horas, no final 
de século XIX e no decorrer do século XX. 

A onipotência do mais-valor relativo se inscreve sob os 
auspícios do mais-valor absoluto. Isso implica que não ocorreu o 
abandono do mais-valor absoluto com a hegemonia do mais-va-
lor relativo, mas somente que o primeiro foi suprassumido pelo 
segundo. A subsunção real inclui a subsunção formal, da mesma 
maneira que o mais-valor relativo suprassume o mais-valor ab-
soluto. A dialética perpassa a relação constituída entre as duas 
formas de constituição do valor.45 

O capitalista revoluciona as forças produtivas para saciar 
sua fome incessante de mais-valor. A revolução dos meios de 
produção não implica numa melhoria das condições de traba-
lho, pelo contrário, o aprimoramento e o desenvolvimento das 
forças produtivas do trabalho representam uma intensificação de 
sua exploração, encurtando “a parte da jornada de trabalho que 
o trabalhador tem de trabalhar para si mesmo precisamente para 
prolongar a parte da jornada de trabalho durante a qual ele pode 

45  Assinala Marx (2013, p. 461): “O mais-valor relativo é absoluto, pois 
condiciona uma extensão absoluta da jornada de trabalho além do tempo de 
trabalho necessário à existência do próprio trabalhador. O mais-valor abso-
luto é relativo, pois condiciona um desenvolvimento da produtividade do 
trabalho que possibilita limitar o tempo de trabalho necessário a uma parte 
da jornada de trabalho. Mas quando observamos o movimento do mais-va-
lor, desfaz-se essa aparência de identidade. Tão logo o modo de produção 
capitalista esteja constituído e se tenha tornado o modo geral de produção, a 
diferença entre mais-valor absoluto e relativo torna-se perceptível assim que 
se trate de aumentar a taxa de mais-valor em geral”. 

trabalhar gratuitamente para o capitalista” (Marx, 2013, p. 320). 
No mais-valor relativo subsiste uma articulação entre ampliação 
da produtividade e redução do tempo de trabalho necessário. 

O encurtamento do tempo de trabalho necessário para a 
reprodução do trabalho serve para ampliar o tempo de trabalho 
excedente em benefício do capitalista. O desenvolvimento da 
força produtiva permite a constituição do mais-trabalho numa 
jornada de trabalho breve em amparo do capital. O encurtamen-
to do tempo de trabalho necessário não se expressa na melhoria 
das condições de vida para a classe trabalhadora. Pelo contrá-
rio, a redução do tempo de trabalho necessário à reprodução da 
força de trabalho resulta em demissões e ampliação do exército 
industrial de reserva, assegurando a integral subsunção do traba-
lho aos imperativos do capital. 

A Revolução Industrial revela-se como uma espécie de 
contrarrevolução para o vendedor de sua força de trabalho como 
mercadoria, porquanto resulta na ampliação substancial do con-
trole do capital sobre o trabalho. Ela assegurou os mecanismos 
que permitiram que o capital industrial pudesse se manifestar 
como uma espécie de autômato. A economia de tempo necessá-
rio é o fundamento do modo de produção capitalista, servindo 
para assegurar o processo de valorização do capital. Para garan-
tir a ampliação do tempo de trabalho excedente, o capitalista 
precisa ampliar sua taxa de investimento em capital constante 
reiteradamente. 

O capitalista busca reduzir o tempo de trabalho necessá-
rio em benefício da expansão de seus negócios e para enfrentar 
seus concorrentes na corrida pela redução do valor ou preço das 
mercadorias. A redução dos custos das mercadorias, quer dizer 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

238 239

também redução dos recursos destinados ao pagamento do salá-
rio dos trabalhadores. A concorrência entre os capitalistas impõe 
a necessidade de ampliar os investimentos nos meios de produ-
ção ou na composição orgânica do capital e reduzir as despesas 
com os salários. A diminuição do tempo de trabalho necessário 
representa diminuição dos custos da produção e maior facilidade 
de escoar a produção na concorrência entre capitalistas. O modo 
de produção capitalista tem como horizonte a intensa diminui-
ção do tempo de trabalho necessário e a máxima ampliação do 
tempo de trabalho excedente. 

Salienta Marx (2011, p. 588--589, grifo nosso):

O próprio capital é a contradição em 
processo, [pelo fato] de que procura reduzir 
o tempo de trabalho a um mínimo, ao mesmo 
tempo que, por outro lado, põe o tempo de 
trabalho como única medida e fonte da riqueza. 
Por essa razão, ele diminui o tempo de tra-
balho na forma do trabalho necessário 
para aumentá-lo na forma do supérfluo; 
por isso, põe em medida crescente o trabalho 
supérfluo como condição – questão de vida e 
morte – do necessário. Por um lado, portanto, 
ele traz à vida todas as forças da ciência e da 
natureza, bem como da combinação social e do 
intercâmbio social, para tornar a criação da ri-
queza (relativamente) independente do tempo 
de trabalho nela empregado.

O máximo de valorização do capital passa pelo encurta-
mento substancial do tempo de trabalho necessário e pela am-
pliação expressiva do tempo de trabalho excedente. O cerne do 
capital é o tempo de trabalho excedente, o seu desejo é reduzir 

ao máximo o custo de suas despesas com a força de trabalho, 
em que a ciência e a tecnologia vão cumprir um papel essencial 
no encurtamento do tempo de trabalho necessário em benefício 
exclusivo para o proprietário dos meios de produção. 

O tempo de trabalho necessário forja-se como vetor es-
sencial da apropriação do tempo de trabalho excedente. O tem-
po de trabalho é necessário e não é necessário ao processo de re-
produção e valorização do capital. Escreve Marx (2011, p. 324): 
“O capital, como pôr do trabalho excedente, é igualmente e no 
mesmo momento pôr e não pôr do trabalho necessário; o capital 
só é à medida que o trabalho é e ao mesmo tempo não é”. O 
sonho de todo o capitalista é a apropriação do tempo de trabalho 
excedente sem o mínimo de trabalho necessário; entretanto, isso 
torna-se impossível porque o trabalhador precisa ter assegurada 
as condições mínimas de sua existência enquanto trabalhador e 
as máquinas não podem funcionar sozinhas, e muito menos con-
seguem propiciar a produção de mais-valor. 

Nesse aspecto, todo capitalista gostaria de ver realizado a 
projeção afirmada por Aristóteles (2012, p. 20): 

Com efeito, se cada instrumento pudesse, a 
uma ordem dada ou apenas prevista, executar 
uma tarefa [...], se as lançadeiras tecessem as 
toalhas por si, se o plectro tirasse espontanea-
mente sons da cítara, então os arquitetos não 
teriam necessidade de trabalhadores, nem os 
senhores de escravos. 

O problema da realização deste sonho subsiste no fato de 
que a máquina não produz nenhum átomo de mais-valor. Somen-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

240 241

te o trabalho vivo é capaz de produzir mais-valor. O investimen-
to que o capitalista numa máquina somente poderá ser adensado 
na mercadoria que será vendida como valor de custo, não poderá 
acrescentar nada mais além disso. A única mercadoria em que é 
possível acrescentar valor ao valor existente é a força de traba-
lho, porque é a única que o capitalista pode desconsiderar a lei 
da equivalência que rege a relação entre as mercadorias. A força 
de trabalho é a única mercadoria que produz valor acima do re-
cebido na forma de salário. 

Por sua vez, é importante destacar que diferentemente 
das formas pretéritas de capital, o capital industrial se plasma 
como a forma de capital em que o mais-valor (relativo ou abso-
luto) gerado precisa ser capitalizado. O mais-valor capitalizado 
deriva integralmente do trabalho alheio não pago. Doravante, “a 
propriedade do trabalho pretérito não pago se manifesta agora 
como a única condição para a apropriação atual de trabalho vivo 
não pago, em escala cada vez maior. Quanto mais o capitalista ti-
ver acumulado, mais ele poderá acumular” (Marx, 2013, p. 521). 

Marx abstrai de sua análise a parte do mais-valor que é 
consumida pelo capitalista. Para ele, o que importa é considerar 
a parte do mais-valor que é capitalizado e como essa forma origi-
nal do capital continua seu movimento incessante de produção e 
reprodução de mais-valor (Marx, 2013, p. 519-520). O mais-va-
lor capitalizado representa uma interversão na relação da repro-
dução simples para a reprodução ampliada. Na reprodução sim-
ples, é possível afirmar que todo o excedente é consumido sem 
que ocorra reinvestimento no processo. A produção capitalista é 
reprodução ampliada, pois presume que uma parte do mais-va-
lor retorne à produção e constitua um processo de reprodução 

ampliada. É o mais-valor capitalizado que garante a diferenciação 
entre o modo de reprodução simples e o modo de reprodução 
ampliada. O aumento progressivo de mais-valor no processo de 
produção amplia o poder desmedido do capital sobre o trabalho 
e aprofunda o antagonismo entre capitalista e trabalhador46. A li-
berdade que serviu como base do contrato e garantiu a primeira 
apropriação do mais-valor retroage sobre o produtor do mais-
-valor e legitima a desigualdade social, tornando o trabalhador 
completamente estranhado do processo principiado. 

A elucidação da teoria do valor encontra seu coroamento 
na teoria do mais-valor, em que uma forma sui generis de merca-
doria se configura como elemento central de todo o movimento 
perpetrado. A exposição marxiana das mercadorias, qualitati-
vamente distintas, do dinheiro e da força de trabalho funciona 
como mediação para a revelação da alma do capital, que tem 
no mais-valor seu fundamento ontológico. É pela mediação do 
mais-valor que o capital pode figurar como uma espécie sui gene-
ris de sujeito automático do processo; o capitalista não passa de 
sua personificação. 

O sujeito não é o guardião das mercadorias nem o pos-
suidor de dinheiro. Quando se observa a realidade de um ponto 
de vista abrangente, torna-se claro que o capitalista também é 
uma figura alienada, que não passa de joguete dos preceitos ins-

46  Escreve Marx (2011, p. 236): “Eu posso separar o capital desse capitalista 
singular e o capital pode passar a um outro capitalista. Por conseguinte, o 
capital é decerto separável de um capitalista singular, mas não do capitalista 
que, enquanto tal, se defronta com o trabalhador. Da mesma maneira, o 
trabalhador singular também pode deixar de ser o ser-por-si (Fürsichsein) do 
trabalho; pode herda, roubar dinheiro etc. Mas deixa então de ser trabalha-
dor. Como trabalhador, ele é somente o trabalho existente para si”



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

242 243

tituídos pelo capital e pelas metamorfoses das formas constitu-
tivas do capital. O capital é o sujeito usurpador de processo que 
parece estar sob o controle do capitalista. Em seu movimento de 
rotação, o capital assume “ora a forma do dinheiro, ora a forma 
da mercadoria, porém conservando-se e expandindo-se nessa 
mudança” (Marx, 2013, p. 197).

O processo de obliteração do mais-valor, encobertado 
pela forma salário, denota que o capital se inscreve como amplo 
processo de mistificação, como elemento que parece um autô-
mato, um ser que emana de si mesmo e não carece do trabalho 
vivo para poder se autorreproduzir. Desse modo, o fetiche do 
capital caminha pari passu com a produção do mais-valor, ele “vai 
seguindo um percurso que transcende o fato ilusório de criação 
de um ente aparentemente inanimado, mas, mais importante, 
com o poder de subordinação do trabalho para sua perpetuação” 
(Sabatini, 2023, p. 5). 

É na esfera do capital industrial que se inscreve o processo 
de criação do valor. A inserção no interior da fábrica, onde está 
escrito no seu frontispício, “só entra que tem negócios a tratar”, 
permitiu desvelar o processo de criação do valor. Entretanto, o 
valor produzido precisa ser realizado, para isso é preciso sair do 
interior da fábrica, do lugar de produção do valor, para retornar 
ao mercado. A mercadoria produzida, pela mediação da força de 
trabalho, precisa se converter em dinheiro, para que o circuito 
seja completo. 

O capital é uma totalidade dinâmica, ele não somente é 
processo de produção do valor, ele é também processo de reali-
zação do valor. Se o valor produzido não se realizar, todo negócio 
do capitalista vai abaixo; assim, o processo de produção do valor 

acaba se constituindo em processo de desvalorização (Entwertun-
gsprozess). Isso indica que o capital não é uma entidade perfeita, 
mas possui limites constituídos por ele mesmo. Não se pode es-
quecer que toda mercadoria emanada do trabalho ama a forma 
dinheiro, a matéria-prima transformada num produto novo pre-
cisa encontrar consumidores; do contrário, o sistema entra em 
crise e o dinheiro não se converte em capital. Evidentemente, a 
mercadoria produzida deve conservar seu valor original e agre-
gar novo valor. A alquimia do valor em mais-valor denota que o 
capital é uma totalidade, ele é tanto processo de produção quan-
to processo de circulação. 

No decorrer deste capítulo, observou-se que a produção 
capitalista não é prioritariamente produção de mercadoria, e sim 
produção de mais-valor. Quanto mais capacidade tem o trabalha-
dor de produzir mais-valor, mais este valor retroage sobre ele e 
aprofunda as desigualdades sociais, sucedendo-se uma interseção 
da liberdade contratual estabelecida. O salário não representa a 
mesma relação de troca como uma relação entre equivalentes, 
pois ele esconde o quantum de tempo de trabalho excedente 
apropriado pelo capitalista e que alimenta todo o processo de 
rotação do capital. O mais-valor apropriado legitimamente pela 
mediação contratual revela-se ilegítimo, pois a liberdade fenece 
completamente no interior da relação constituída sob a quebra 
do fundamento que rege a troca de equivalentes. A apropriação 
desmedida do mais-valor é o fundamento ontológico das formas 
funcionais de constituição do sistema do capital. 



O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

245

CAPÍTULO IV

O LUCRO COMO MISTIFICAÇÃO DO 

MAIS-VALOR 

No livro terceiro, Marx intenta transcender a forma de-
senvolvida anteriormente, em que o processo de produção e o 
processo de circulação aparecem abstratamente, para apanhar a 
anatomia do capital em suas formas concretas, ou seja, passa a 
considerar o capital em sua inteireza. Isso denota um grau muito 
mais elevado de complexidade para a elucidação de sua peculia-
ridade, pois a forma aparente das coisas tende sempre a encobrir 
a sua essencialidade. Por isso, a maneira como se dá a ação re-
ciproca dos distintos capitais aos próprios agentes do processo 
precisa ser submetida ao escrutínio da crítica. 

A categoria da mistificação desempenha um papel fulcral 
no movimento elucidativo da peculiaridade do livro terceiro d’O 
capital de Karl Marx. Ela se configura como uma categoria ele-
mentar para entender cada uma de suas sete seções. O conjunto 
dos distintos capitais procura esconder o mais-valor como seu 
preceito fundamental, com o intuito de parecer uma espécie de 
autômato que se autorrealiza e se autoconstitui como senhor de 
si mesmo e como força independente em relação a qualquer for-
ça exterior.  

A mistificação se configura como um preceito basilar da 
estrutura do sistema do capital e sua série inusitada de metamor-
foses, ou seja, uma sucessão ininterrupta de passagens de uma 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

246 247

forma para outra forma, em que sua fundamentação ontológica 
deve ser sempre mascarada e obliterada. As categorias adotadas 
pelos capitalistas em suas contabilidades pessoais não conseguem 
transcender as formas aparentes de manifestações do capital. 

A fim de capturar o movimento dos distintos capitais 
para além de sua formatação superficial, Marx adota uma manei-
ra de investigação que transcende o movimento de abstração da 
produção e da circulação do processo de composição do capital, 
tais como aparecem no livro primeiro e no livro segundo. O pro-
cesso direto de produção, tal como aparece no livro primeiro, 
“não esgota a biografia do capital” (Marx, 2017, p. 57). A forma 
como se dá o processo de produção do valor encontra sua com-
plementação na esfera da circulação, que foi objeto de análise do 
livro segundo. Esclarece-se que o processo de produção capita-
lista é formado pela unidade entre o processo de produção e o 
processo de circulação. 

No livro primeiro d’O capital, Marx considera o mais-va-
lor como o fundamento ontológico do sistema do capital em sua 
pureza. Nesse processo elucidativo, ele supera todo o tratamento 
oferecido pelos socialistas utópicos e reformistas de que o pro-
blema central do modo de produção capitalista fosse de natureza 
moral e que o enriquecimento do capitalista emanasse de seu 
labor pessoal. Ao invés disso, demonstra cientificamente como a 
acumulação de riqueza do capitalista provém da apropriação do 
tempo de trabalho excedente, daquilo que se denomina trabalho 
além do necessário para a reprodução da existência do proleta-
riado e que é entregue gratuitamente ao capitalista. 

Para a elucidação da categoria fundamental que sustenta 
o edifício do capital, Marx aplicou toda a sua atenção no local 

da produção no livro primeiro, no qual as relações sociais es-
tão concentradas na contradição entre capitalista e proletariado. 
Este é o lugar claro e preciso da produção do valor e do mais-va-
lor. Entretanto, a transferência e produção do valor e do mais-
-valor pelo trabalho carece do lugar de realização do valor e do 
mais-valor também em sua pureza de manifestação. 

É somente no livro segundo que Marx detalha como o 
capital produtivo se converte em capital mercadoria e, poste-
riormente, em capital monetário. Assim, passa-se da produção, 
em que impera o controle ubíquo do capital sobre o trabalho, 
para o espaço da circulação, em que o poderio absoluto do ca-
pitalista é totalmente flexibilizado. O capitalista verifica que ele 
precisa adequar-se às leis impostas pelo mercado e que determi-
nam o comportamento de seus concorrentes. Nessa arena, ele 
constata que deve produzir para atender às demandas do próprio 
sistema segundo as prescrições delimitadas. A desobediência aos 
critérios forjados implica a possibilidade de suas mercadorias não 
realizarem o salto para a forma dinheiro ou capital monetário. 

Uma vez concluídos os três ciclos (capital monetário, ca-
pital produtivo e capital mercadoria) que integram o processo 
de produção e realização do valor e mais-valor, o capitalista deve 
novamente reiniciar todo o ciclo D-M-D’, recomeçando sempre 
como D, sem revelar sua história pregressa de acumulação de 
mais-valor. Nesta, uma parte substancial dele carece ser capitali-
zada no processo produtivo para que a reprodução seja ampliada; 
do contrário, ela será uma reprodução simples. Dessa maneira, 
assegura-se o processo de produção e circulação de mercadorias 
como produção e circulação do capital. 

O livro terceiro trata da partilha do mais-valor oriun-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

248 249

do da esfera produtiva. Além do capitalista privado, há outros 
grupos de capitalistas produtivos que reivindicam uma parte do 
mais-valor convertida em lucro. Mais à frente surge o capitalista 
comercial, aquele que emprestou dinheiro a juros, e o latifundiá-
rio, que vive da renda. Observa-se, ainda, que outros capitalistas 
participarão da partilha do butim do trabalho alheio. Entretan-
to, nem todos devem capturar o mesmo quantum de mais-valor 
produzido. 

A divisão do butim decorrente da exploração do traba-
lho vivo depende da proporcionalidade dos volumes de capitais 
investidos. O livro terceiro revela como a seiva vivificadora do 
capital produtivo deve ser compartilhada entre distintos capita-
listas, ou seja, como se dá a circulação do sangue que perpassa 
as artérias do sistema do capital em sua inteireza. Nesse cenário, 
nenhum poro deve ficar de fora do sistema forjado no pressu-
posto do valor que se valoriza como se fosse uma espécie de 
autômato. 

No teatro do mercado, em que imperam as distintas 
personificações do capital, os operários perdem sua posição de 
protagonistas e tudo parece ocorrer pelas suas costas. Assim, o 
capital parece se consolidar como uma espécie de causa sui, como 
uma forma autônoma e completamente independente do pro-
cesso de apropriação do tempo de trabalho excedente. 

A concentração de sua atenção nas formas como os dis-
tintos capitais aparecem na superfície da sociedade e na própria 
consciência habitual dos atores envolvidos no processo permite 
entender por que ocorre a maximização da tendência de mistifi-
cação em escala ainda mais abrangente que nas etapas analisadas 
nos livros precedentes (Marx, 2017). 

Apesar de o processo de apreensão das categorias no 
livro terceiro se aproximar da forma como elas aparecem na 
“superfície da sociedade”, cumpre observar que não se trata de 
apreender a capilaridade de todas as manifestações sensíveis da 
realidade econômica do modo de produção capitalista, mas sim 
das manifestações sensíveis que estão articuladas ao processo de 
encobrimento do papel essencial desempenhado pelo mais-valor. 

As formas de distribuição do mais-valor são formas con-
cretas, porque se aproximam da maneira como elas se mostram 
na superfície da realidade, ou seja, como elas ocultam sua ori-
gem comum e dissimulam sua fundamentação. O aspecto que 
precisa ser apontado está estritamente relacionado à captura da 
essencialidade dos fenômenos aparentes que encobrem sua arti-
culação com o fundamento ontológico do edifício social do re-
ferido sistema. 

A superfície da sociedade capitalista não revela como o 
mais-valor apropriado pelo capitalista industrial precisa ser com-
partilhado com outros capitalistas. Isso deve acontecer porque 
ele isoladamente não tem como açambarcar todas as esferas que 
constituem o processo de produção e o processo de circulação, 
o que desvela a natureza social do modo de produção capitalista. 
O capitalista não existe sozinho, mas subsiste no interior de uma 
relação social complexa que presume sua interseção crescente 
com outros capitalistas. Nesse processo, o mais-valor produzido 
carece ser compartilhado. 

A concorrência dos capitalistas aprofunda a repulsão 
à parte variável (trabalho vivo) pela parte constante, com sua 
tendência imanente de substituição da força de trabalho pelos 
meios de produção eficazes. Os capitalistas de elevada composi-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

250 251

ção orgânica do trabalho acabam se apropriando de uma fração 
sempre mais elevada de mais-valor em relação à média de lucro 
alcançada. 

Não é somente o trabalho morto que se ergue contra o 
trabalho vivo nesse processo, mas o próprio movimento de cons-
tituição da produção de mais-valor na indústria acaba se afastan-
do dela e parece emanar de outro lugar. Dá-se uma inversão do 
movimento efetivo da realidade, ocorrendo uma autonomização 
crescente das formas, em que todo o movimento aparente das 
coisas revela um universo distorcido e longevo da verdadeira 
efetividade. 

A concorrência entre os distintos capitalistas aprofun-
da a inversão das coisas e a mistificação de sua essencialidade. 
A forma da aparência encobre o movimento efetivo da objetivi-
dade, os mecanismos adotados de partilha do lucro não revelam 
os elementos subjacentes concentrados na produção e o capital 
variável comparece como seu elemento fundamental. Para fazer 
desaparecer o papel predominante do mais-valor no processo de 
valorização do valor, os capitalistas e economistas vulgares re-
correm aos preceitos do lucro, do preço de custo e do preço de 
produção (Marx, 2017). 

O objetivo maior dessas categorias é encobrir a relevân-
cia do mais-valor em seu processo de determinação, mediante 
a unidade forjada entre capital constante e capital variável. Isso 
decorre da supressão de toda diferença entre capital variável e 
capital constante, no tocante ao capital total, enquanto o mais-
-valor está estritamente relacionado ao capital variável. 

Para Marx (2017), importa desvendar cada uma das 
formas de encobertamento do papel ocupado pelo mais-valor. 

Esse processo configura-se como um verdadeiro hieróglifo so-
cial, pois cada forma do capital tende a encobrir sua relação com 
o trabalho vivo e a constituir uma espécie de autômato – cada 
átomo do capital constante parece emergir como uma espécie 
de repulsão ao capital variável – nas formas do capital fixo e do 
capital circulante, do preço de custo de produção, da taxa de 
lucro, do preço de produção e da equalização. Apagam-se todas 
as diferenças e tudo parece se configurar como uma identidade 
absoluta do capital consigo mesmo. 

O modo como se dá o compartilhamento do mais-va-
lor com as diversas categorias de capitalistas em suas respectivas 
funções no interior do capital social é o cerne da investigação 
marxiana no livro terceiro de O capital, em que se acentua a na-
tureza fetichizada do capital.

4.1 A diferença entre preço de custo e valor

Ao apresentar o preço de custo como somatório de parte 
do capital constante e capital variável, o capital esconde a parte 
do capital variável enquanto responsável fundamental pela cons-
tituição do mais-valor. O preço de custo (k) da mercadoria é 
quantitativamente distinto de seu valor ou de seu preço de custo 
real, pois é menor que o valor-mercadoria (M = k + m, então 
k = M – m). 

O preço de custo “não guarda nenhuma relação com a 
criação de valor da mercadoria nem com o processo de valori-
zação do capital” (Marx, 2017, p. 59). Os valores referentes ao 
preço de custo estão relacionados ao processo de recompra dos 
elementos materiais necessários ao ciclo da reprodução do capi-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

252 253

tal. Na produção capitalista, “o preço de custo assume a falsa apa-
rência de uma categoria da própria produção de valor” (Marx, 
2017, p. 59). 

Marx (2017, p. 67) acrescenta que na “formação aparen-
te do preço de custo não se percebe qualquer diferença entre 
capital constante e capital variável; a origem da alteração de va-
lor que ocorre durante o processo de produção precisa ser des-
locada da parte variável do capital para o capital total” (Marx, 
2017, p. 67). 

É somente do capital variável que é possível derivar o 
mais-valor, enquanto do capital constante não provém nenhum 
átomo de mais-valor. Ele “constitui apenas um componente do 
valor-mercadoria pelo fato de ser o valor do capital despendi-
do ou porque os meios de produção custam esse mesmo valor” 
(Marx, 2017, p. 60). A parte do capital desembolsada em traba-
lho (capital variável) diferencia-se da parte do capital desembol-
sada em meios de produção (capital constante) pelo fato de que 
ele serve para o pagamento de um elemento de produção ma-
terialmente distinto. Na produção capitalista aparecem apenas 
os valores prontos e nunca o valor que cria mais-valor, fazendo 
desaparecer a diferença essencial entre capital constante e capital 
variável (Marx, 2017, p. 62). 

O capital adiantado na forma de capital fixo e capital 
circulante encobre a parte destinada ao capital variável e, con-
sequentemente, a parte responsável pela constituição do mais-
-valor. Marx (2017) destaca que a parte destinada ao capital fixo 
somente participa parcialmente na composição do preço de cus-
to da mercadoria, estando relacionada ao desgaste sofrido pelos 
meios produtivos no processo de produção. Adentra no preço 

de custo somente a parte depreciada parcialmente na produção, 
enquanto o capital circulante participa de maneira integral no 
preço de custo da mercadoria, porque ele é totalmente gasto 
como consumo produtivo no processo. 

Na categoria do capital circulante, a parte referente ao 
capital variável perde sua identidade, apesar de ser fundamental 
no processo de constituição do valor da mercadoria. Entretanto, 
à medida que a força de trabalho aparece sob a forma de capital 
circulante, ela acabada sendo identificada com o capital cons-
tante e servindo à “mistificação do processo de valorização do 
capital” (Marx, 2017, p. 63). 

Marx considera fundamental esclarecer a parte relacio-
nada ao excedente do preço de custo, ou seja, a parte relativa ao 
mais-valor. Este se configura como um excedente acima de seu 
preço de custo. Como o preço de custo é idêntico ao valor do 
capital consumido no processo de produção, o mais-valor de-
corre de uma alteração de valor de “v” (capital variável). Depois 
de concluído o processo de produção, ele se configura como 
“um crescimento de valor de c + v, do capital total despendido” 
(Marx, 2017, p. 65). O valor da mercadoria é maior do que seu 
preço de custo, porque no valor está embutido o mais-valor. 

O mais-valor, escreve Marx (2017, p. 65), constitui um 
crescimento não somente relativo à “parte do capital adiantado 
que entra no processo de valorização, ou seja, um crescimen-
to de valor não apenas para o capital despendido que é reposto 
com base no preço de custo da mercadoria, mas também para o 
capital aplicado na produção em geral”. O mais-valor somente 
existe depois de efetivado o processo produtivo; antes disso, ele 
inexiste. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

254 255

Antes do processo produtivo é impossível saber como 
se dá a produção do mais-valor. O preço de custo se diferencia 
totalmente do preço de produção, pois enquanto o primeiro não 
envolve a parte do mais-valor, o segundo engloba também a par-
te do mais-valor na forma de lucro. Assim “teríamos a equação 
= k + l, ou seja, o preço de produção é = k + kl” (Marx, 2017, 
p. 209). Os capitalistas não produzem mercadorias para levar ao 
mercado e vender pelo preço de custo ou por um preço inferior 
e sem obter nenhum mais-valor sobre elas. As mercadorias po-
dem ser vendidas abaixo de seu valor, mas jamais abaixo de seu 
preço de custo. 

Há uma distinção entre valor e preço de custo da merca-
doria; com isso, subsiste a possibilidade “de se obter lucro ven-
dendo a mercadoria abaixo de seu valor” (Marx, 2017, p. 68). 
Esclarece Marx (2017, p. 74) que, “quando uma mercadoria é 
vendida acima ou abaixo de seu valor, tem-se apenas outra dis-
tribuição do mais-valor e do que essa diferente distribuição”. 
O capitalista individual pode vender sua mercadoria abaixo ou 
acima de seu valor; nesse caso, “o mais-valor realizado depende 
tanto da vantagem que eles obtêm uns sobre os outros quanto da 
exploração direta do trabalho” (Marx, 2017, p. 74). No entanto, 
ele não pode vendê-la abaixo de seu preço de custo. 

Para Marx (2017, p. 68), “o limite mínimo do preço de 
venda da mercadoria é dado por seu preço de custo”. O preço 
de custo é necessário para assegurar a manutenção do capital 
adiantado do capitalista e de seu processo de rotação normal; 
do contrário, ele não extrai o suficiente para manter o ciclo da 
reprodução de seu capital em escala simples, e muito menos em 
escala ampliada. Para o capitalista é essencial vender sua merca-

doria pelo valor no qual em seu interior está inserido o exceden-
te de valor ou mais-valor. É na acumulação de mais-valor que se 
esconde todo o segredo da produção capitalista. 

Não se deve considerar o preço de custo da mercadoria 
como seu efetivo valor ou que o mais-valor decorre da venda da 
mercadoria acima de seu valor. É falsa a noção de que “as merca-
dorias são vendidas por seus valores quando seu preço de venda é 
igual a seu preço de custo” (Marx, 2017, p. 70). O preço de cus-
to de uma mercadoria não é idêntico ao seu valor, pois nele está 
inserido o mais-valor. Contra as argumentações assentadas na 
identidade dos termos, Marx (2017, p. 70) afirma: “Mesmo que 
o valor da força de trabalho, a duração da jornada de trabalho e 
o grau de exploração do trabalho sejam por toda parte equipa-
rados, ainda assim as massas de mais-valor contidas no valor dos 
diversos tipos de mercadorias são absolutamente diferentes”. 

A teoria do valor, em Marx (2017), implica a conside-
ração do mais-valor, ou seja, inexiste valor da mercadoria em 
que não esteja embutido o mais-valor; logo, é totalmente fal-
sa a premissa postulada por Joseph Proudhon e seus seguidores 
(Darimon) de que o preço de custo e o valor das mercadorias 
são idênticos. O preço de custo de uma mercadoria e seu valor 
são categorias distintas, pois o primeiro não inclui o mais-valor, 
enquanto o valor da mercadoria inclui o tempo de trabalho ex-
cedente não pago. Por isso a venda de uma mercadoria por seu 
preço de custo resulta na ausência de lucro.

Os custos auferidos no processo de produção precisam 
ser repostos para que o capital possa ser conservado e repro-
duzindo segundo os preceitos de sua grandeza originária. Para 
Marx (2017, p. 73): “O valor contido na mercadoria é igual ao 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

256 257

tempo de trabalho que custa sua produção, e a soma desse traba-
lho consiste em trabalho pago e trabalho não pago”. Os custos da 
mercadoria estão relacionados exclusivamente à parte referente 
ao trabalho pago. Isso torna claro que o preço de custo de uma 
mercadoria “refere-se apenas à quantidade de trabalho pago nela 
contido, e o valor se refere à quantidade total do trabalho pago e 
não pago nela contido” (Marx, 2017, p. 208). 

O preço de custo é distinto do valor, pois exclui de si 
mesmo a parte relacionada ao mais-valor; já no valor da mer-
cadoria está contida a parte referente ao preço de custo e ao 
mais-valor. No preço de custo está presente a parte do capital 
constante e somente a parte do capital variável necessária à pro-
dução da mercadoria, sem a parte que o trabalhador entrega 
gratuitamente ao capitalista. Por isso uma mercadoria pode ser 
vendida abaixo de seu valor sem que isso represente prejuízo 
para o capitalista. 

4.2 A taxa de lucro como mistificação da taxa de mais-
-valor

A produção capitalista está direcionada exclusivamen-
te para a produção de mais-valor; o capitalista somente produz 
mercadorias na perspectiva de converter seu valor em mais-va-
lor. O que ele deseja alcançar não é um produto palpável em si, 
“mas o excedente de valor do produto, acima do valor do capital 
nele consumido” (Marx, 2017, p. 72). Ele não pretende produzir 
valor de uso, mas engendrar valor que se valorize. Nesse proces-
so, uma “soma de valor é posta em circulação para dela se extrair 
uma soma de valor maior” (Marx, 2017, p. 72). 

É na esfera da constituição do capital total adiantado que 
o mais-valor assume a forma de lucro; uma soma de valor é ca-
pital porque “é desembolsada para gerar um lucro, ou o lucro é 
engendrado porque uma soma de valor é empregada como capi-
tal” (Marx, 2017, p. 67). O lucro não passa da forma mistificada 
do mais-valor. 

O capitalista exerce sua função de personificação do ca-
pital sem ter plena consciência dos papéis que os diferentes com-
ponentes desempenham na produção do mais-valor. Ele adianta 
capital constante e capital variável na perspectiva de produzir 
um excedente de valor sobre o montante adiantado, uma vez que 
o produto não pode ser entregue ao comprador pelo seu preço 
de custo (c+v), mas pelo seu valor (c+v+m). A conversão do va-
lor do capital variável somente pode se converter num quantum 
mais elevado pela mediação da exploração do trabalho vivo. 

Para efetivar o processo de exploração desse trabalho 
vivo, o capitalista antecipa as condições para a sua realização, 
ou seja, investe seu capital monetário na aquisição dos meios de 
produção (objetos de trabalho, maquinaria e a matéria-prima). 
Assim, ele se converte em possuidor do privilégio da explora-
ção da força de trabalho alheia. Na condição de proprietário dos 
meios de produção, ele poderá se confrontar com o trabalha-
dor como comprador de sua força de trabalho. Essa propriedade 
permite que seja um capitalista, e a ausência dessa propriedade 
transforma os indivíduos em trabalhadores assalariados, ou seja, 
em vendedores de sua força de trabalho (Marx, 2017, p. 72). 

Na esfera superficial das relações sociais que forjam o 
modo de produção capitalista, para o representante do capital 
industrial reina a indiferença entre adiantar o capital constante 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

258 259

“para extrair um ganho do capital variável ou adiantar o capital 
variável a fim de valorizar o capital constante” (Marx, 2017, p. 
73). Na prática, essa indiferença nunca poderá ser desconsidera-
da pelo papel ativo que a composição orgânica do capital desem-
penha na apropriação do mais-valor que será partilhada entre as 
distintas personificações do capital produtivo. 

O fato de parecer indiferente, desembolsar dinheiro em 
salário ou destinar seu capital monetário em máquinas e maté-
rias-primas não oblitera a realidade de que unicamente a parte 
destinada ao capital variável permite a criação de mais-valor. Isso 
não implica uma autonomia absoluta do capital variável em rela-
ção ao capital constante, pois não é possível explorar capitalista-
mente a força de trabalho sem realizar o adiantamento em meios 
de produção, matéria-prima e matérias auxiliares. 

A estruturação da relação técnica entre massa determi-
nada de meios de produção e massa de trabalho é precondição 
para a formação do valor, mas nunca da constituição do mais-va-
lor. Entretanto, o capitalista toma essas duas partes do capital 
como equivalentes. E isso se aprofunda à medida que seu ganho 
aparece como determinação não do capital variável, mas do ca-
pital total; não pela taxa de mais-valor, mas pela taxa de lucro. 
Essa taxa de lucro “pode permanecer a mesma e, não obstante, 
expressar diferentes taxas de mais-valor” (Marx, 2017, p. 74).

O lucro mistifica sua relação com o mais-valor; pois é 
calculado pelo capital total. Marx (2017, p. 74) destaca que a taxa 
de mais-valor se distingue da taxa de lucro, porque a primeira 
é medida sobre o capital variável, enquanto a segunda é medida 
sobre o capital total. Ao invés de o mais-valor ser dividido pelo 
capital variável, ele é dividido pelo capital total, por isso o lucro 

será sempre menor que o mais-valor. Elas são duas medições 
diferentes de uma mesma grandeza, “as quais, em decorrência da 
diversidade dos padrões de medida, expressam simultaneamen-
te proporções ou relações distintas da mesma grandeza” (Marx, 
2017, p. 74). 

De fato, a taxa de mais-valor é o essencial que precisa ser 
esclarecido, enquanto a taxa de lucro não passa de um artefato 
superficial e de uma mistificação do processo de reprodução ca-
pitalista. Embora a taxa de lucro seja derivada da taxa de mais-
-valor, geralmente acontece o inverso, pois historicamente sem-
pre se parte da taxa de lucro. O mais-valor e a taxa de mais-valor 
“são, relativamente, o invisível e o essencial a ser investigados, ao 
passo que a taxa de lucro e, assim, a forma do mais valor como 
lucro são fenômenos superficiais” (Marx, 2017, p. 74). 

Para o capitalista individual, a única coisa que importa é a 
relação do mais-valor com o capital total adiantado para a produ-
ção da mercadoria. O movimento interno desse excedente “com 
os componentes particulares do capital não só não lhe importa, 
como é de seu interesse lançar fumaça sobre essa relação deter-
minada e essa composição interna” (Marx, 2017, p. 74). Da mes-
ma maneira, o capitalista não tem o menor interesse em revelar 
que o excedente sobre o preço de custo provém diretamente da 
produção e não da circulação. 

Para operar esse movimento mistificador, corrobora 
a invasão de privacidade da esfera da produção pela esfera da 
circulação e vice-versa. Na interpenetração dessas invasões se 
confundem e falseiam os traços que distinguem cada uma das 
esferas. Ao penetrar no ambiente da circulação, o capital pro-
dutivo se deixa envolver pelo terreno da circulação e abandona 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

260 261

“sua vida interna orgânica para estabelecer relações vitais com o 
estrangeiro, relações nas quais se confrontam não o capital e o 
trabalho, mas, de um lado, o capital e o capital e, de outro, os 
indivíduos, divididos simplesmente em compradores e vendedo-
res” (Marx, 2017, p. 74-75). 

No afastamento da produção e na sua interpenetração 
com a esfera da circulação, o tempo de circulação e o tempo de 
trabalho se entrecruzam. “Por isso, ambos aparentam determi-
nar, na mesma medida, o mais-valor; a forma originária na qual 
capital e salário se confrontam é disfarçada por meio da intro-
missão de relações aparentemente independentes dessa forma” 
(Marx, 2017, p. 75). Nesse terreno gelatinoso e movediço, o 
mais-valor acaba configurando-se como um produto alheio ao 
processo de apropriação do tempo de trabalho excedente do tra-
balhador e comparece como “um excedente do preço de venda 
das mercadorias sobre seu preço de custo, que, por esse moti-
vo, apresenta-se facilmente como seu verdadeiro valor (valeur 
intrinsèque)” (Marx, 2017, p. 75). 

Aquela consciência imediata do capitalista produtivo, 
que considerava o tempo de trabalho excedente como fulcro do 
investimento realizado, dissolve-se como névoa e não passa agora 
de mero tempo transitório. O tempo de produção e o tempo de 
circulação aparecem como unívocos. Doravante, a natureza do 
mais-valor “aparece, no máximo, como um momento dotado de 
movimento independente do processo de produção, derivado da 
própria circulação, ou seja, do movimento realizado pelo capi-
tal independentemente de sua relação com o trabalho” (Marx, 
2017, p. 76). Isso é fundamental para que o capital possa se con-
figurar como fonte autônoma do lucro, ocultando sua relação 

social com o trabalho vivo. Desse modo, ocorre um processo 
acentuado de compressão [Abpressung] do mais-trabalho. 

A obliteração da relação existente entre o trabalho vivo e 
a produção do mais-valor é facilitada na relação entre produção e 
circulação. “Todas as partes do capital aparecem simultaneamen-
te como fonte do valor excedente (lucro) e a relação do capi-
tal é mistificada” (Marx, 2017, p. 76, grifo nosso). Para Marx 
(2017, p. 76): “O modo como o mais-valor adquire a forma do 
lucro por meio de sua passagem pela taxa de lucro é apenas o de-
senvolvimento subsequente da inversão de sujeito e objeto que 
já ocorria durante o processo de produção”. 

A apresentação das forças produtivas subjetivas do tra-
balho como forças produtivas do capital, a dominação do traba-
lho vivo pelo trabalho morto, a transformação do trabalhador 
em mera força de trabalho objetivada como mercadoria servem 
como fundamentos da sucessão de inversões que constitui o siste-
ma do capital como um sistema fetichizado. Da relação invertida 
entre trabalho vivo e trabalho morto, “deriva necessariamente, 
já na mais simples relação de produção, a representação errô-
nea correspondente, uma consciência deslocada [transponiertes 
Bewußtsein] que continua a se desenvolver por meio de transfor-
mações e modificações do processo de circulação propriamente 
dito” (Marx, 2017, p. 76-77). 

Ao se apresentar como outra forma de expressão do 
mais-valor, a taxa de lucro mistifica e esconde sua relação dire-
ta com o trabalho vivo, como o fundamento de todo processo 
de valorização do valor. A taxa de lucro configura-se como uma 
forma engenhosa para a burguesia encobrir o fundamento da ri-
queza da sociedade capitalista. Ela representa a prevalência no 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

262 263

mundo fenomênico, em que tudo se acha de forma invertida e 
fora de lugar. 

Para Marx (2017, p. 79-80, grifo nosso): 

Assim, embora a taxa de lucro seja numerica-
mente distinta da taxa de mais-valor, ao mesmo 
tempo que o mais-valor e o lucro são, na verda-
de, a mesma coisa, e também numericamente 
iguais, o lucro é uma forma transformada do 
mais-valor, uma forma em que sua origem 
e o segredo de sua existência são enco-
bertos e apagados. Na verdade, o lucro é 
a forma de manifestação do mais-valor, tendo 
este de ser revelado mediante a análise daque-
le. No mais-valor está revelada a relação entre 
capital e trabalho. [...]. Mas o modo como 
isso ocorre é algo mistificado e aparenta 
provir de qualidades ocultas que lhe são pró-

prias. 

No entendimento de Marx (2017), os elementos funda-
mentais que fazem com que o burguês se recuse a admitir a iden-
tidade do lucro com o mais-valor decorre do seguinte: 

1) A intercessão do processo de produção e do processo 
da circulação culmina com a prevalência do segundo. A primazia 
do mundo da produção é superada e sua relevância assume uma 
posição secundária. Assim, o espaço de realização do valor das 
mercadorias é confundido com o espaço de criação do mais-va-
lor (Marx , 2017, p. 176). 

2) Para o capitalista, o alcance de uma massa de lucro 
maior ou menor depende do controle da produção, tanto elimi-
nando os desperdícios de matéria-prima e materiais auxiliares 

quanto controlando a força de trabalho. A diversidade das taxas 
de lucro, com uma exploração igual do trabalho, “pode derivar 
de outras fontes, mas também pode derivar única e exclusiva-
mente da maior ou menor perícia empresarial com que ambos os 
negócios são conduzidos” (Marx, 2017, p. 173). Aprisionado nas 
teias superficiais da realidade, o capitalista entende que seu lucro 
brota exclusivamente das suas habilidades pessoais, e nunca da 
exploração direta exercida sobre o trabalho. 

Mediante o critério de valorização do capital total, pro-
cura-se camuflar a diferença, constituindo um modo de repre-
sentação que corresponde à aparência dos fatos. O capital oculta 
seus nexos internos, apagando as pegadas de sua relação com 
o trabalho vivo. Isso serve como uma espécie de síntese de um 
processo que tem sua gênese na disjunção do trabalhador em 
relação às condições de trabalho. Os meios de produção são si-
multaneamente meios de exploração do trabalho e, ainda, do 
completo estranhamento do trabalhador em relação ao caráter 
social de seu trabalho – como uma potência que lhe é estranha e 
alheia (Marx, 2017, p. 122). 

Apesar de idênticas do ponto de vista da massa de capi-
tais, “a taxa de lucro é desde o início distinta da taxa de mais-va-
lor, o que aparece, num primeiro momento, apenas como outra 
forma de cálculo” (Marx, 2017, p. 210). A diferença de grandeza 
não resulta do mais-valor e do lucro, mas da taxa de mais-valor 
(m’) e da taxa de lucro (l’). Isso se deve ao fato de que a grandeza 
não é dividida pelo capital variável, mas pelo capital total. 

O fato de o lucro provir de aspectos que transcendem a 
esfera do capital variável permite que os capitalistas não somente 
desconsiderem o papel central do mais-valor na determinação 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

264 265

do lucro, mas tentem mistificar a verdadeira gênese do lucro. 
Assinala Marx (2017, p. 210-11, grifo nosso): “a diferença or-
gânica entre capital constante e variável se encontra 
apagada no conceito do lucro; portanto, de fato, nessa fi-
gura metamorfoseada como lucro, o próprio mais-va-
lor negou sua origem, perdeu seu caráter e tornou-se 
irreconhecível”. Geralmente os trabalhadores não entendem 
essa distinção de grandeza entre lucro e mais-valor, uma vez que 
esse processo acontece pelas suas costas (Marx, 2017, p. 211). 

A economia política desconsiderou totalmente as dife-
renças entre mais-valor e lucro, entre taxa de mais-valor e taxa 
de lucro, deixando de lado qualquer possibilidade de aprofundar 
o entendimento científico desta problemática. A única diferença 
considerada é aquela que permanece na esfera das coisas sen-
síveis e que não transcende a superficialidade das relações que 
pautam o cotidiano da vida capitalista. Essa condução consiste 
numa clara demonstração de como “o capitalista prático, preso 
à luta concorrencial e sem compreender em absoluto 
seus fenômenos, é completamente incapaz de conhe-
cer, através das aparências, a natureza e a figura intrín-
secas desse processo” (Marx, 2017, p. 212, grifo nosso). 

Como homem prático, o capitalista pouca relevância 
confere ao fato de seu lucro derivar da exploração direta sobre 
a força de trabalho ou pela operacionalizada por seus colegas ca-
pitalistas. Isso deve permanecer como “um insondável mistério, 
tanto mais que nem mesmo os teóricos burgueses, os economis-
tas políticos, o revelaram até o momento” (Marx, 2017, p. 214). 

Tudo deve corroborar para que a economia de tempo de 
trabalho não pareça afetar de modo algum a determinação da 

taxa geral de lucro alcançada. Quando se aprimora o processo de 
produção mediante a inserção de mais tecnologia, e se diminui a 
presença do trabalho vivo perante o trabalho morto, assegura-se 
ainda mais autonomia aparente do lucro perante o mais-valor. 
Nesse processo ocorre uma espécie de fetichização da técnica: o 
aprimoramento dos investimentos no desenvolvimento das for-
ças produtivas parece dotado da capacidade de produzir mais-va-
lor (Marx, 2017, p. 215). 

Em síntese, o lucro não passa de forma transmutada do 
mais-valor. Trata-se de uma mera alteração da forma, uma mo-
dificação que não transforma de maneira absoluta sua matéria e 
sua grandeza. O lucro se configura como outra forma de dizer o 
mais-valor, que em nada altera o conteúdo material e a grandeza 
absoluta do valor que se valoriza. A taxa de mais-valor se distin-
gue da taxa de lucro porque operam com variáveis distintas. 

Enquanto o mais-valor está relacionado ao capital variá-
vel, o lucro se relaciona tanto ao capital variável quanto ao capital 
constante, ou seja, a totalidade do capital circulante e uma parte 
do capital fixo. O lucro é conceitualmente diferente do mais-va-
lor e consiste numa premissa essencial para apagar os vestígios de 
sua relação com o trabalho vivo. Ele não passa de configuração da 
forma invertida que confere autonomia aparente ao capital. É a 
inversão (mistificação) da relação sujeito e objeto. 

4.3 Equalização da taxa média de lucro como mistifica-
ção do mais-valor

No modo de produção capitalista, a concorrência tende a 
promover uma equalização entre os distintos capitais mediante a 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

266 267

composição média do lucro. Qualquer que seja o mais-valor por 
eles gerados, eles devem auferir lucro médio sob a forma dos 
preços de produção. A taxa média de lucro é sempre a taxa de lu-
cro correspondente ao capital médio da sociedade. O lucro mé-
dio corresponde “à massa total do mais-valor, distribuída entre 
as massas de capital em cada esfera da produção, em proporção a 
suas grandezas” (Marx, 2017, p. 218). Ele não passa do total do 
trabalho não pago realizado. 

A concorrência estabelece uma composição média que 
se estabelece na sociedade na forma dos preços de produção. 
Pela mediação da composição média, a taxa de lucro é nivelada 
para todas as esferas produtivas. Isso significa que a soma dos lu-
cros das diferentes esferas da produção “tem de ser igual à soma 
dos mais-valores, e a soma dos preços de produção do produ-
to total da sociedade tem de ser igual à soma de seus valores” 
(Marx, 2017, p. 217). 

Os capitais que possuem composição média tendem a 
alcançar uma coincidência entre o preço de produção e o valor, 
e do lucro com o mais-valor por eles obtidos. Desse modo, pre-
valece a tendência de converter os preços de produção “em for-
mas meramente transfiguradas do valor, ou os lucros em simples 
partes do mais-valor, distribuídas não em função do mais-valor 
obtido em cada esfera particular da produção, mas em função da 
massa do capital empregado em cada esfera da produção” (Marx, 
2017, p. 217). Independentemente de como estejam compostos, 
capitais de mesma grandeza tendem a obter alíquotas iguais à 
totalidade do mais-valor promovido pelo capital total da socie-
dade. 

Segundo Marx (2017), o intercâmbio de mercadorias 

pelos seus valores presume um estágio precedente ao intercâm-
bio regido pelos preços de produção, pois pressupõe um deter-
minado nível de desenvolvimento das relações capitalistas. Inde-
pendentemente de como são fixados os preços, eles são sempre 
determinados pela lei do valor. O tempo de trabalho que se gasta 
para produzir uma mercadoria determina seu valor para cima ou 
para baixo. Se aumenta o tempo de trabalho, os preços sobem, e 
se diminui, os preços caem. 

A lei do valor é tanto teórica quanto historicamente o 
elemento fundamental de constituição dos preços de produção. 
Para que os preços correspondam aos seus valores, é necessário 
somente que: 1) a troca das diversas mercadorias deixe de ser 
puramente acidental; 2) as mercadorias sejam produzidas visan-
do atender às necessidades do mercado, numa perspectiva de 
continuidade; 3) que elas sejam vendidas pelos seus valores e 
não pelas imposições de um monopólio natural que desfrute do 
controle da oferta e da demanda (Marx, 2017, p. 222). 

Existe uma distinção entre valor de mercado e valor in-
dividual das mercadorias produzidas pelos diversos produtores. 
O valor individual pode ficar acima ou abaixo do mercado, uma 
vez que pode consumir mais tempo ou menos tempo de traba-
lho para a sua produção. Assim, o valor de mercado “deverá ser 
considerado, por um lado, como o valor médio das mercadorias 
produzidas numa esfera de produção e, por outro, como o valor 
individual das mercadorias produzidas sob as condições médias 
dessa esfera e que formam a grande massa de seus produtos” 
(Marx, 2017, p. 222). 

Apenas conjunturas extraordinárias podem fazer com 
que mercadorias produzidas sob condições desfavoráveis, ou sob 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

268 269

condições contrárias, venham a regular o valor de mercado. Este 
constitui o centro de gravitação dos preços de mercado, que são 
sempre os mesmos para mercadorias do mesmo tipo. Quando 
a oferta das mercadorias pelo valor médio satisfaz a demanda 
habitual, “as mercadorias cujo valor individual é inferior ao va-
lor de mercado realizam um mais-valor ou lucro extraordinário, 
ao passo que aquelas cujo valor individual é superior ao valor 
de mercado não podem realizar uma parte do mais-valor nelas 
contido” (Marx, 2017, p. 223). Em contrapartida, “se a deman-
da é tão grande que não se contrai quando o preço é regulado 
pelo valor das mercadorias produzidas sob as piores condições, 
são estas que determinam o valor de mercado” (Marx, 2017, p. 
223). 

Como quer que estejam regulados os preços, o resultado 
é o seguinte: 1. A lei do valor rege seu movimento, uma vez que 
a alta ou a baixa dos preços de produção decorrem do aumento 
ou da diminuição do tempo de trabalho requerido para a pro-
dução. 2. O lucro médio, que determina os preços de produ-
ção, tem de ser sempre aproximadamente igual à quantidade de 
mais-valor que corresponde a um capital dado como alíquota do 
capital social total. Como o valor total das mercadorias regula o 
mais-valor total, que, por sua vez, regula o grau do lucro médio 
e, assim, da taxa geral de lucro, então a lei do valor regula os 
preços de produção (Marx, 2017, p. 224-225). 

Os valores extremados das mercadorias servem de base 
para a determinação da média de valor das mercadorias. Elas 
aparecem também na determinação do valor da massa total de 
mercadorias. O valor de mercado é determinado pelo tempo de 
trabalho socialmente necessário para produzir a massa total das 

mercadorias. Na determinação da média do valor de mercado, 
é necessário levar em consideração o volume das mercadorias 
produzidas e o volume das necessidades a que podem atender. 

Num contexto de demanda normal, a mercadoria será 
vendida pelo seu valor de mercado. No entendimento de Marx 
(2017, p. 225), o que a concorrência realiza é a criação de um 
valor de mercado e um preço de mercado iguais a partir dos di-
versos valores individuais das mercadorias. É a concorrência dos 
capitais nas diversas esferas que primeiro fixa o preço de produ-
ção, equalizando as taxas de lucro nas distintas esferas. 

Para que as mercadorias da mesma esfera de produção 
possam ser vendidas pelos seus valores é preciso, primeiro, que 
os diferentes valores individuais se equalizem num valor social, 
ou seja, no valor de mercado. No entanto, se a quantidade de 
mercadorias exceder as demandas, elas serão vendidas abaixo 
de seu valor de mercado; no caso inverso, elas serão vendidas 
acima de seu valor de mercado. A produção capitalista é, dife-
rentemente de outros modos de produção, uma produção em 
massa; logo, a tendência para os desvios e as flutuações da oferta 
e demanda lhe é inerente (Marx, 2017). 

Quando a quantidade de mercadorias é reduzida, o va-
lor será determinado pelas mercadorias produzidas sob as piores 
condições; e quando a quantidade de mercadorias for grande de-
mais, ele será regulado pela mercadoria produzida nas melhores 
condições. Isso implica que os extremos vão determinar o valor 
de mercado. A ampliação da demanda e da oferta de mercado-
rias resulta no aprofundamento da divergência entre preço de 
mercado e valor de mercado. A sobreprodução ou subprodução 
relativa estabelece a diferença entre valor de mercado e preço 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

270 271

de mercado. 
O valor de mercado de toda classe de mercadoria decor-

re do tempo de trabalho socialmente necessário; se uma deter-
minada mercadoria não consegue realizar seu valor, uma parte 
do tempo de trabalho social terá sido desperdiçada. É possível 
que em determinadas situações, as mercadorias sejam vendidas 
abaixo de seu valor de mercado ou sejam invendáveis. 

Para que mercadorias não fiquem ociosas, é preciso que 
“o volume do trabalho social empregado corresponda ao volume 
da necessidade social a ser satisfeita” (Marx, 2017, p. 233). A 
venda das mercadorias pelo seu valor “é o racional [das Ratio-
nelle], a lei natural de seu equilíbrio; dela devemos partir para 
explicar os desvios – e não o inverso, partir dos desvios para 
explicar a lei” (Marx, 2017, p. 233-234). 

A determinidade [Bestimmtheit] quantitativa da demanda 
da sociedade é completamente plástica e vacilante. Seu caráter 
fixo não passa de uma aparência. Os capitalistas não estão interes-
sados em atender às demandas de maiores meios de subsistência 
dos trabalhadores, pois a demanda dos trabalhadores transcende 
suas necessidades físicas elementares. A verdadeira finalidade do 
capitalista é a produção de mais-valor, de modo que ele produz 
certa classe de mercadoria somente com esse propósito. 

Para o capitalista, é indiferente se o algodão que ele pro-
duz servirá para a confecção de uma camisa ou como algodão-
-pólvora para atender ao complexo militar; muito menos ainda 
se um simples comprador o adquire para “tapar seus ouvidos e 
os do mundo inteiro” (Marx, 2017, p. 235). Para o capitalista 
que compra algodão, trata-se somente de um mecanismo que 
disfarça sua necessidade de obter mais-valor. 

Conforme Marx (2017, p. 235): “Não há nada mais fácil 
de compreender do que as desproporções entre oferta e deman-
da e a conseguinte divergência entre os preços de mercado e os 
valores de mercado”. A dificuldade consiste em definir a “coinci-
dência entre oferta e demanda”. Isso porque, “quando duas for-
ças iguais atuam na mesma medida em sentidos opostos, elas se 
anulam reciprocamente, não exercem nenhum efeito externo, e 
os fenômenos que se produzem sob essas condições têm de ser 
explicados por causas alheias à intervenção dessas duas forças” 
(Marx, 2017, p. 235). Caso elas coincidam, acabam se anulando 
e, consequentemente, não influem no valor de mercado.  

A economia política busca propagar a mistificação da 
coincidência entre oferta e demanda; assim ela considera os fe-
nômenos na forma que aparecem na superfície da sociedade. A 
relação entre oferta e demanda serve para explicar, por um lado, 
“as divergências dos preços de mercado em relação aos valores 
de mercado e, por outro, a tendência à anulação dessa diver-
gência, isto é, à anulação do efeito da relação entre a oferta e a 
demanda” (Marx, 2017, p. 237). A demanda “determina a oferta 
e esta, por sua vez, a demanda, ou, o que dá no mesmo, que 
a produção determina o mercado, e este, a produção” (Marx, 
2017, p. 237). 

Para o capitalista, em qualquer esfera da produção o que 
interessa é a produção do mais-valor. Para isso é fundamental, 
primeiro, subordinar o trabalho ao capital e intensificar a capa-
cidade do capital de deslocar o trabalho de uma esfera da pro-
dução para outra. Em segundo lugar, é importante que o capital 
consiga se deslocar com liberdade de um setor produtivo para 
outro. Nesse processo, as mercadorias não podem ser vendidas 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

272 273

pelos seus valores, porque elas apresentam taxas de lucro muito 
diversas nas distintas esferas da produção e porque dependem da 
composição orgânica das massas de capital nelas investidas. Pela 
mediação do valor de mercado é possível deslocar a taxa de lucro 
de uma esfera para outra. 

O progresso da produção capitalista permite a consti-
tuição das condições de suas leis imanentes. Assim, a constan-
te equalização ocorrerá mais comodamente na medida em que 
tanto o capital quanto o trabalho puderem migrar de uma esfera 
para outra da produção de maneira mais rápida. O aprimora-
mento das relações capitalistas implica a conversão dos valores 
em preços de produção para todas as esferas de produção explo-
radas capitalistamente (Marx, 2017). 

A concorrência entre os capitalistas não flexibiliza a do-
minação e a exploração do trabalho; pelo contrário, amplia esse 
processo mediante a unidade dos distintos capitalistas na apro-
priação do mais-valor, pois a taxa média de lucro depende do 
grau de exploração do trabalho total pelo capital total. É graças 
à intensificação da exploração da força de trabalho que o capita-
lista de determinada esfera da produção pode extrair um lucro 
extra perante outros capitalistas. 

O capital de cada esfera particular da produção e cada 
capitalista individual têm o mesmo interesse na produtividade 
do trabalho social empregado pelo capital total. Dessa produti-
vidade dependem duas coisas: em primeiro lugar, a quantidade 
de valores de uso nos quais se expressa o lucro médio; e isso é 
duplamente importante, pois esse lucro médio serve tanto como 
fundo de acumulação de novo capital quanto como fundo de ren-
da para o desfrute. Em segundo lugar, o nível de valor do capital 

total adiantado (constante e variável), que, com uma grandeza 
dada do mais-valor ou do lucro da classe capitalista inteira, de-
termina a taxa de lucro ou o lucro para certa quantidade de ca-
pital (Marx, 2017, p. 244). 

É possível apontar de uma forma matematicamente 
exata por que os capitalistas, “apesar das desavenças que os 
separam no campo da concorrência, constituem, não obstante, 
uma verdadeira confraria maçônica diante do conjunto da classe 
trabalhadora. O preço de produção traz implícito o lucro médio” 
(Marx, 2017, p. 244). 

Compreende-se também por que os economistas se vol-
tam contra a determinação do valor das mercadorias pelo tem-
po de trabalho (Marx, 2017). Eles fazem isso porque entendem 
perfeitamente a ausência de conteúdo contida no preço de pro-
dução, porquanto ela não passa de “uma forma já totalmente ex-
teriorizada e, prima facie, absurda do valor-mercadoria; uma for-
ma que se apresenta na concorrência, portanto, na consciência 
do capitalista vulgar e, logo, também na do economista vulgar” 
(Marx, 2017, p. 244). 

Para compreender melhor como se dá a divisão da taxa 
de lucro entre diferentes capitalistas, considerar-se-ão cinco di-
ferentes esferas da produção, atribuindo a cada uma delas uma 
composição orgânica distinta dos capitais nelas investidos. 

Capi-
tais

Taxa 
de 

mais-
valor

Mais-
valor

Valor do 
produto

Taxa 
de 

lucro

I. 80c + 
20v

100% 20 120 20%



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

274 275

II. 70c 
+ 30v

100% 30 130 30%

III. 60c 
+ 40v

100% 40 140 40%

IV. 85c 
+ 15v

100% 15 115 15%

V. 95c 
+ 5v

100% 5 105 5%

Total 110

(Marx, 2017, p. 196).

Nessa tabela, Marx (2017) considera de maneira unifor-
me o grau de exploração do trabalho para diferentes composições 
orgânicas de capitais e taxas de lucro distintas nos diversos seto-
res de produção. O volume de capitais investidos nos cinco seto-
res é = 500; o total de mais-valor é = 110 (20+30+40+15+5); 
e o valor total das mercadorias produzidas é = 610 (500+110). 
Nota-se que capitais com níveis de composição orgânica maiores, 
os setores IV e V, possuem um percentual maior de investimen-
to em capital constante e uma presença menor de investimento 
em capitais variáveis, auferindo taxas de lucro menores (15% e 
5%). Já os setores que investem menos em capital constante, os 
setores II e III, obtêm taxas maiores de lucro. 

A equalização dos lucros é a forma que o sistema encon-
tra para equilibrar a relação entre os setores, fazendo com que 
aqueles com maior composição orgânica de capitais partilhem 
do mais-valor produzido nos setores com maior taxa de lucro. 
Os capitalistas não perdem o interesse em continuar na corrida 
para diminuir os custos com a produção (Cipolla, 2013).

Considerando todos os capitais como um único capital, 
a soma dos cinco capitais é 500 (390c + 110v), a composição 
média é = 78c + 22v e a taxa de média de lucro é = 37%. As 
rotações dos capitais operadas nos setores II, IV e V compensam 
a taxa média realizada em uma única rotação pelos setores I e III, 
ou seja, aqueles setores com mais baixa composição orgânica. 

Ao realizar mais rotações, os setores II, IV e V acabam 
mobilizando um volume maior de capitais. Por sua vez, os se-
tores que realizam mais rotações e alcançam a mesma taxa mé-
dia de lucro entregam suas mercadorias no mercado por preços 
mais competitivos; a diferença entre o setor I (137,00) e o setor 
V (109,25) é de 27,75, ou seja, entrega o mesmo produto com 
uma redução de 20% no seu valor. Isso torna o setor V muito 
mais competitivo do que os demais setores. 

Para que o setor V possa desfrutar dessa condição, é ne-
cessário operar uma distribuição isonômica do mais-valor na 
forma de lucro médio para cada fração de seu capital adiantado. 
O preço de produção equivalente ao seu preço de custo mais a 
parte do lucro médio anual, na proporção de suas condições de 
rotação, corresponde ao capital empregado para produzi-la. Ob-
tém-se a taxa média dividindo o total de mais-valor produzido 
pelos cinco setores (185 divididos por 5). Desse modo, aprofun-
da-se a mistificação do mais-valor como topos originário da taxa 
de lucro; os capitalistas dos cinco setores da produção gozam da 
mesma taxa de lucro, tornando impossível que eles privadamen-
te recuperem o mais-valor ou o lucro produzido em sua própria 
esfera produtiva. 

A distribuição uniforme do mais-valor representa uma 
alienação do capitalista em relação ao mais-valor do trabalho que 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

276 277

ele diretamente controlou. Torna-se agora premente que o lucro 
emerja aparentemente do capital total da sociedade no conjunto 
de todas as esferas produtivas, e não de um determinado setor 
produtivo (Marx, 2017, p. 201). No interior desta totalidade 
dada, cada capitalista se comporta como uma espécie de acionis-
ta, perdendo a ubiquidade do controle que antes exercia indivi-
dualmente na produção do mais-valor. 

O processo é mais complexo do que se apresenta à pri-
meira vista, pois o desembolso depende do movimento realiza-
do no interior das respectivas esferas da produção; por sua vez, 
o lucro que é agregado ao preço de custo da mercadoria não 
depende exclusivamente da massa de lucro produzida por esse 
capital determinado, “mas da massa de lucro que corresponde a 
cada capital empregado como alíquota do capital social total em-
pregado na produção total, em média, durante certo intervalo 
de tempo” (Marx, 2017, p. 201). 

A concorrência capitalista aprofunda o processo de obli-
teração do mais-valor como quintessência do sistema do capital. 
Na esfera da concorrência tudo aparece invertido ou mistificado; 
o que a concorrência não mostra “é a determinação de valor que 
rege o movimento da produção; são os valores que se acham por 
trás dos preços de produção e que os determinam em última 
instância” (Marx, 2017, p. 257). 

Pela mediação da noção de lucro médio, capitais de igual 
dimensão alcançam no mesmo intervalo de tempo lucros de 
igual grandeza. A partir dessa ideia emerge a noção de que o 
capital de cada esfera da produção “tem de participar pro rata 
[proporcionalmente] a sua grandeza no mais-valor total sugado 
dos trabalhadores pelo capital social total” (Marx, 2017, p. 259). 

Desse modo, cada parte é um fragmento do capital total e cada 
capitalista particular não passa de um acionista da grande empre-
sa coletiva. A fração que cada capitalista aufere na forma de lucro 
é uma parcela da grandeza total que constitui o capital. 

O capital com rotação mais lenta deve ser compensado 
com acréscimo no preço de sua mercadoria. O mesmo vale para 
os investimentos mais arriscados e que exigem o pagamento de 
seguros. Tudo se resolve com a recompensa no preço de suas 
mercadorias. Na tentativa de equalização dos lucros, tenta-se 
não somente minimizar a concorrência entre os capitalistas, mas 
esconder o mais-valor como preceito essencial e fundamento do 
lucro e da partilha do butim expresso no novo capital total al-
cançado. 

Os acréscimos nos preços de custos das mercadorias 
compensam os desníveis existentes entre os distintos setores do 
capital e configuram-se como uma forma notável de apagamento 
das pegadas e dos vestígios que configuram o mais-valor como a 
forma invisível e que não aparece na superfície do modo de pro-
dução capitalista; no entanto, ela se forja como a parte essencial 
que constitui o fundamento ontológico do sistema do capital. 

Cada movimento na superfície da sociedade capitalista 
tende sempre a tornar as teorias do valor e do mais-valor con-
ceitos anacrônicos e destituídos de validade, para que em seus 
lugares predominem novas formas destituídas de conceitos. A 
inversão estabelecida pela taxa de lucro – pelo preço de custo, 
pelo preço de produção e pela equalização – está ainda distante 
de esgotar o processo de mistificação do capital. Novas formas 
de mistificações ocorrerão quando se passar do capital industrial 
para o capital comercial, para o capital portador de juros, para o 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

278 279

capital fictício e o capital agrário. 
As categorias decisivas do livro primeiro, valor e mais-

-valor, continuam a se configurar como as categorias ontológi-
cas fundamentais do movimento de rotação do capital enquanto 
processo de acumulação ampliada. A peculiaridade da mercado-
ria força de trabalho continua a representar o sustentáculo onto-
lógico do referido sistema, pois ela é a única mercadoria capaz 
de assegurar o valor que se valoriza. Isso significa que os meios 
de produção e a matéria-prima somente conseguem conservar o 
valor, e nunca produzir mais-valor. 

Os investimentos em capital constante não logram alte-
rar a lei do valor, pois somente na esfera do capital variável é 
possível haver crescimento exponencial do valor e produção do 
mais-valor. O volume de capital passa a exercer efeito na distri-
buição do mais-valor produzido; o lucro oriundo do setor pro-
dutivo deve ser equalizado entre os distintos representantes do 
capital, para que a concorrência entre os distintos segmentos do 
capital não aprofunde ainda mais a tendência do sistema à crise. 

Os aparentes desvios da lei do valor que se acham no 
livro terceiro, mediante a ampliação da composição global do 
capital investido na produção e a partilha do lucro entre distintos 
capitalistas particulares, tornam mais rarefeito o papel decisi-
vo que a força de trabalho ocupa na produção do mais-valor. A 
transformação do mais-valor em lucro, da taxa de mais-valor em 
taxa de lucro, é na realidade uma consequência metodológica da 
superação, no livro terceiro, das abstrações formuladas no livro 
primeiro. 

O aparente desvio da lei do valor decorre de o mais-va-
lor ser distribuído entre os capitalistas de acordo com o volume 

do capital investido. A propriedade privada dos meios de produ-
ção é um elemento importante na partilha do lucro; este nada 
mais é que o mais-valor distribuído entre distintos capitalistas de 
acordo com o montante de capital investido. 

4.4 O fetiche da “lei da tendência da queda da taxa de 
lucro” 

Embora pareça uma coisa simples e trivial, Marx (2017) 
assinala que a economia política nunca logrou elucidar devida-
mente a lei da tendência à queda da taxa de lucro. Esse fenô-
meno foi sempre abordado de modo frívolo, enredando-se em 
contrariedades na etapa de sua interpretação. A economia polí-
tica sempre “tateou às cegas” e jamais elucidou a diferença entre 
capital constante (c) e capital variável (v), muito menos a dife-
renciação fundamental entre taxa de mais-valor (m’) e taxa de 
lucro (l’). Tampouco decodificou a natureza mistificada do lucro 
industrial, do lucro comercial, dos juros e da renda fundiária, 
preferindo sempre reproduzir a interpretação dessas categorias 
tal como se apresentam na superfície da sociedade. Essa crítica 
se inscreve no interior da crítica à economia política como um 
todo, que embora possuísse uma elaboração complexa sobre a 
teoria do valor trabalho, não logrou em nenhum instante fazer a 
transição do conceito de valor para o conceito de capital, ou seja, 
para a crítica ao conceito de valor que se valoriza, enquanto uma 
espécie de autômato. 

No entendimento de Marx (2017, p. 263), constitui-se 
como uma espécie de lei do modo de produção capitalista que 
quanto mais ele se desenvolve, mais ocorre uma diminuição rela-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

280 281

tiva do capital variável em relação ao capital constante e, conse-
quentemente, em relação proporcional ao capital total mobiliza-
do. Assim, a mesma quantidade de força de trabalho mobilizada 
pelo mesmo volume de capital variável consome produtivamen-
te uma quantidade cada vez maior de meios de trabalho ou de 
capital constante. 

O aumento da composição técnica serve de base (desen-
volvimento em termos materiais) para a ampliação da composi-
ção orgânica do capital (relação de valor). A composição orgâ-
nica está relacionada à elevação do capital constante em relação 
ao capital variável no processo de rotação do capital total. O 
aumento da redução do capital variável em relação ao capital 
constante e à massa de capital total culmina sendo idêntico ao 
crescimento progressivo da composição orgânica do capital so-
cial em sua média (Marx, 2017). 

No interior do capital, a elevação expressiva da produção 
do mais-valor está assentada na redução dos salários, pois quanto 
menor o valor dos salários, maior é a parte de mais-valor desti-
nada aos capitalistas. O problema da queda da taxa de lucro não 
resulta da elevação dos salários. Para se contrapor à tendência à 
queda da taxa de lucro, o capitalista procura reduzir ao máximo 
o valor dos salários, aumentando a exploração e a sobrecarga de 
trabalho, ou seja, rebaixando ao mínimo o nível de sobrevivência 
da classe trabalhadora. 

Além de reduzir o valor dos salários e aumentar o grau 
de exploração da força de trabalho, mediante o investimento 
na composição técnica do capital e na composição orgânica do 
capital, o capitalista forja uma superpopulação relativa e tenta 
baratear ao máximo o valor de seus produtos, para vencer seus 

concorrentes, bem como amplia seus negócios em escala inter-
nacional, conquistando novos mercados para os seus produtos. 
Entretanto, nada disso consegue impedir a queda da taxa de lu-
cro. 

O desenvolvimento progressivo da força produtiva social 
do trabalho, expresso na utilização sempre crescente de maqui-
naria e de capital fixo, efetiva-se sem o aumento quantitativo 
de trabalhadores. Assim, consegue-se transformar um quanti-
tativo sempre maior de matérias-primas e materiais auxiliares 
com menos força de trabalho. Isso implica que o crescimento do 
volume do capital constante em relação ao capital variável rebai-
xa significativamente o valor das mercadorias produzidas, pois 
cada produto passa a conter um menor quantum de trabalho vivo. 
O tempo de trabalho vivo é a substância do tempo de trabalho 
morto, em que o morto se ergue contra o vivo para dominá-lo e 
refratá-lo inteiramente. 

Pela mediação do capital variável, o trabalho vivo passa a 
fazer parte de uma totalidade que o engloba e o rebaixa à condi-
ção de simples momento de um processualidade que lhe é total-
mente estranha. Ao ser suprassumido ao capital, pela mediação 
do capital variável, o trabalho vivo não ultrapassa a condição de 
instante de uma totalidade formalmente estabelecida. No entan-
to, esse poder aparentemente absoluto não deixa de revelar as 
incongruências do capital, uma vez que o trabalho morto care-
ce do trabalho vivo para renascer, pois somente “sugando traba-
lho vivo” o “morto” retorna à vida e nela permanece (Grespan, 
2012). O trabalho que vivo conserva o valor e cria um novo 
valor, o capital constante ou o trabalho morto não possui capa-
cidade de produzir mais-valor. E como o mais-valor (relativo e 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

282 283

absoluto) é a essência da acumulação e expansão do sistema do 
capital. Retirando-se o mais-valor, o capital alija-se de sua funda-
mentação essencial. Escreve Marx (2011, p. 254): “Se o capital 
tivesse de trabalhar para viver, ele se conservaria não como capi-
tal, mas como trabalho”. 

A tendência progressiva da taxa geral de lucro à queda 
é somente uma expressão do desenvolvimento progressivo da 
força produtiva social do trabalho (Marx, 2017, p. 264). A re-
ferida lei pode ser observada, no exemplo abaixo, na relação 
estabelecida entre capital variável e capital constante. Partindo 
da hipótese de um capital total formado por 100, em que sua 
distribuição entre capital constante e capital variável seja distri-
buído do seguinte modo: C= c + v + m. Uma taxa de mais valor 
de 100%, permite manifestar as seguintes taxas decrescente de 
lucratividade: 

C= 20c + 80v + 80m = > l’ = 80/100 
= 80%
C= 40c + 60v + 60m = > l’ = 60/100 
= 60%
C= 60c + 40v + 40m = > l’ = 40/100 
= 40%
C= 80c + 20v + 20m = > l’ = 20/100 
= 20%
C= 95c + 5v + 5m = > l’ = 5/100 = 
5% (Marx, 2017). 

O crescimento do capital constante perante o capital va-
riável conduz à diminuição da taxa de lucro, enquanto se mantém 

constante a taxa de mais-valor; isso porque a taxa de mais-valor 
é calculada exclusivamente sobre o capital variável, enquanto o 
lucro é calculado pela totalidade de capital investido tanto em 
capital constante quanto em capital variável. Nota-se que uma 
alíquota sempre menor do capital total se converte em trabalho 
vivo ou capital variável, de modo que o capital total suga cada 
vez menos mais-trabalho em relação à sua grandeza. 

Numa economia menos desenvolvida sucede uma inver-
são nos valores investidos em capital constante e capital variá-
vel: C= 20c + 80v + 80m; em vez de ½ e ½ para capitalista 
e trabalhadores, os valores comparecem como 80% da jornada 
destinada aos trabalhadores e somente 20% para o capitalista. 
No primeiro caso, os trabalhadores produzirão um valor de 80 
(20c + 80v + 80m), com taxa de lucro de 80%, e no segundo, 
um valor de 120 (80c + 20v + 20m = 120), com taxa de lucro 
de 20%. Assim, a taxa de lucro será quatro vezes menor que no 
primeiro, embora a taxa de mais-valor seja idêntica entre ambos, 
e não o quádruplo do segundo. 

Para que a massa do lucro “continue a mesma ao diminuir 
a taxa de lucro, o multiplicador que indica o crescimento do ca-
pital total tem de ser igual ao divisor que indica a queda da taxa 
de lucro” (Marx, 2017, p. 275). Esclarece Marx (2017, p. 275): 
“Se a parte variável de um capital = 100 diminui de 40 para 20, 
então o capital total terá de aumentar a mais de 200 para poder 
empregar um capital variável maior que 40”. À proporção que 
diminui relativamente o capital variável, “uma massa maior de 
capital total é necessária para pôr em movimento a mesma quan-
tidade de força de trabalho e absorver a mesma massa de mais 
trabalho” (Marx, 2017, 274). É possível aumentar a massa de 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

284 285

capital total em 300%, passando de 6 milhões para 18 milhões, 
com aumento de capital variável de 50% e capital constante de 
275%, e mesmo assim não se conseguir frear a queda da taxa 
de lucro, como pode ser demonstrado (em milhões): “I 4c + 
2v + 2m; C = 6, l’ = 33⅓% - II 15c + 3v + 3m; C = 18, l’ = 
16⅔%” (Marx, 2017, p. 269). 

A massa de capital variável ou de trabalhadores passou de 
2 milhões para 3 milhões, enquanto o capital constante passou 
de 4 milhões para 15 milhões. Apesar disso, a taxa de lucro des-
pencou de 33% para 16%. A queda se justifica porque o lucro 
decorre do cálculo do capital total (c+v) sobre o mais-valor (v), 
enquanto a taxa de mais-valor provém do capital variável sobre o 
mais-valor. Apesar de a taxa de mais-valor manter-se constante, 
houve uma queda da taxa de lucro, porque aumentou a diferença 
proporcional entre capital constante e variável. No entanto, a 
redução do componente variável em relação à composição orgâ-
nica do capital não implica a sua eliminação ou diminuição abso-
luta da parte variável do capital total, pois o capital não pode se 
sustentar sem a acumulação de trabalho não pago. 

Isso denota que o capital somente coloca o tempo 
de trabalho necessário porque carece do tempo de trabalho 
excedente, pois não conseguiria se reproduzir sem pôr em 
movimento o tempo de trabalho necessário. Escreve Marx 
(2011, p. 323): “é lei do capital criar trabalho excedente, 
tempo disponível; ele só pode fazer isso ao pôr em movimento 
trabalho necessário”. É uma tendência do capital “reduzir o 
trabalho necessário ao mínimo” (Marx, 2011, p. 323). Por isso 
o capital “tanto aumenta a população que trabalha como põe 
continuamente uma parte dela como população excedente” 

(Marx, 2011, p. 323). 
O trabalho necessário é uma exigência da reprodução do 

capital para alcançar o tempo de trabalho excedente, mas não 
pode fazer isso sem criar também um excedente de trabalho hu-
mano. A natureza da acumulação capitalista presume a constitui-
ção de uma população trabalhadora à sua disposição para trans-
formar uma massa crescente dos meios de produção destinados 
a converter-se em capital. O trabalho excedente objetivado em 
produto excedente torna-se valor excedente e capital exceden-
te. Todos esses momentos se confrontam com a capacidade de 
trabalho vivo, como dotados de poderes estranhos. As figuras 
particulares, como matéria-prima e instrumentos de produção, 
nada mais são do que as formas particulares de manifestação do 
próprio trabalho excedente; este assume a forma do valor que 
agora pretende novamente se valorizar. Já as condições objeti-
vas do trabalho necessário se decompõem na forma de meios de 
subsistência do trabalho vivo; o trabalho excedente permanece 
vivo e se consubstancia na forma do valor que se valoriza. 

O processo de valorização do capital é também processo 
de desvalorização, quando diminui “o tempo de trabalho neces-
sário relativo pelo aumento da força produtiva” (Marx, 2011, p. 
327). A diminuição do tempo de trabalho vivo necessário para 
se objetivar num determinado produto leva o capital a reduzir 
uma parte do capital existente na forma de capital variável. A 
desvalorização constitui um momento do processo de valoriza-
ção. Escreve Marx (2011, p. 328): “Portanto, se por meio do 
processo de produção o capital é reproduzido como valor e valor 
novo, ele é ao mesmo tempo posto como não valor, como algo 
que primeiro tem de ser valorizado pela troca”. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

286 287

A acumulação de capital impõe a necessidade de uma 
massa crescente de força de trabalho excedente para ser 
explorada; desse modo, uma massa do mais-trabalho deve 
estar sempre disponível e suscetível de apropriação. As mesmas 
leis que se manifestam na baixa relativa do capital variável, 
comparado ao capital total e na consequente acumulação 
acelerada, permitem o aumento crescente da força de trabalho 
total empregada e o incremento contínuo da massa absoluta do 
mais-valor e, portanto, do lucro (Marx, 2017, p. 271). 

O crescimento desproporcional do capital constante pe-
rante o capital variável acaba se configurando como uma con-
tradição e um limite para o próprio desenvolvimento do modo 
de produção capitalista. A lei possui uma natureza dúplice ou 
contraditória, isso porque o decréscimo da taxa de lucro, de um 
lado, manifesta-se como acréscimo crescente de massa de mais-
-valor, do outro. A lei se sustenta no fato de que, de um lado, 
ocorre o aumento da massa apropriada do mais-trabalho e mais-
-valor; de outro lado, o decréscimo da massa do mais-valor – e, 
portanto, do lucro – provém do fato de que o capital total passa a 
mobilizar menos trabalho vivo em geral, mas isso possui limites. 

O aparente paradoxo de uma taxa de lucro em queda e 
uma massa de mais-valor em alta se explica pela impossibilidade 
de o capital superar a contradição existente entre o capital e os 
meios de produção. A taxa de lucro tende a cair mesmo com um 
grau de exploração do trabalho crescente, porque cai a massa 
do mais-valor produzido em relação ao capital global investido 
na produção. “O mais-valor calculado sobre o capital social, e a 
massa do lucro, sua grandeza absoluta, é, portanto, socialmen-
te considerada, igual à grandeza absoluta do mais-valor” (Marx, 

2017, p. 269). 
Assim, “na mesma proporção em que se desenvolve a 

produção capitalista, desenvolve-se a possibilidade de uma popu-
lação trabalhadora relativamente supranumerária” (Marx, 2017, 
p. 274). O sistema do capital se manifesta na forma de uma 
enorme contradição, porque quanto mais emancipa do tempo 
de trabalho humano da produção imediata da riqueza humana, 
tanto mais sua criação efetiva subordina-se à apropriação privada 
do tempo de trabalho excedente. 

O desenvolvimento do capitalismo e a ampliação da con-
corrência conduzem à queda da taxa de lucro. Amplia-se o míni-
mo de capital necessário para o capitalista individual continuar 
no ciclo da produção, de um mínimo de capital requerido tanto 
para a exploração da força de trabalho quanto para a mobilização 
do tempo de trabalho objetivado na forma de meios de produção 
e matérias-primas. Desse modo, a contradição existente entre 
capitalistas e trabalhadores reverbera na esfera da relação dos ca-
pitalistas entre si, em que os “irmãos” acabam se tornando inimi-
gos no momento da partilha do mais-valor produzido na forma 
de lucro, juros, ganho empresarial e rendimentos (Marx, 2017). 

No momento da partilha do butim produzido pelos tra-
balhadores, a confraria dos capitalistas se revela como perpas-
sada também pela contradição, pois a concorrência exacerba a 
repulsão dos capitais entre si. A multiplicidade de capitais for-
ja-se na repulsão sistemática que envolve a concorrência; cada 
conformação do capital se inscreve negando-se e diferenciando-
-se sistematicamente uma da outra (Grespan, 2012). 

Entretanto, na superfície da sociedade predomina a no-
ção de que cada capital se autodetermina e se consolida em opo-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

288 289

sição com o outro, como se o outro capital não fosse o outro de 
si mesmo. A concorrência alimenta o confronto e a repulsão; 
cada um se imagina como autônomo e o outro como seu opo-
nente. No entanto, a própria concorrência serve como elemento 
de manifestação do caráter social ou universal de cada capital 
privado. Assim, ela revela a natureza contraditória do capital, e 
a repulsa serve como mediação para a ação recíproca, em que se 
forjam os determinantes fundamentais de atuação de cada um 
(Grespan, 2012). Desse modo, aqueles capitais que não se en-
quadram os preceitos estabelecidos pela taxa média de lucro e 
pelo quantum mínimo de capital necessário devem ser repelidos 
ou absorvidos pela dinâmica do sistema. 

A concentração estabelece limites de inserção de peque-
nos capitais no processo produtivo e na circulação, pois o grande 
capital, com uma taxa pequena de lucro, acumula mais do que 
um capital pequeno com uma grande taxa de lucro. A massa dos 
pequenos capitais isolados acaba sendo absorvida pelas socieda-
des acionárias, pelos processos especulativos (fraudes credití-
cias) e pelas crises. A desvalorização periódica de determinadas 
massas de capital consiste num mecanismo para conter a queda 
da taxa de lucro e acionar um novo processo de acumulação do 
valor de capital. As paralisações súbitas e as crises passam a ser 
recorrentes no interior do próprio movimento do capital (Marx, 
2017, p. 306). Nessa etapa, a contradição exteriorizada na rela-
ção do capital com o trabalho vivo acaba se irradiando na relação 
contraposta dos distintos capitais na esfera da concorrência que 
serve de preâmbulo aos monopólios. 

Nesse contexto, inscreve-se a lei da queda tendencial da 
taxa de lucro, pois do mesmo modo que representa um entrave 

ao processo de acumulação capitalista, ela pode representar tam-
bém uma espécie de estímulo para o desenvolvimento do modo 
de produção capitalista, uma vez que o movimento de repulsivi-
dade e reciprocidade entre os distintos capitais estabelece uma 
conformidade social que obriga os capitais individuais a conquis-
tarem taxas de lucro mais atraentes. Assim, a referida lei pode 
representar tanto uma barreira quanto um estímulo ao processo 
de acumulação capitalista, forjando capitais mais extensos e mais 
corporativos e eliminando os concorrentes inaptos e desprepa-
rados. 

A celeridade do processo de acumulação de valor que se 
valoriza pela ampliação incessante da composição orgânica do 
capital resulta em contradições. O crescimento exponencial de 
capitais aprofunda a concorrência entre os capitalistas, podendo 
dizimar capitalistas menores pelas grandes confrarias de capita-
listas. A elevada magnitude de capitais, propiciada pela elevação 
da acumulação de mais-valor e pelo aumento das massas de lu-
cratividade, permite novos investimentos e, também, constitui 
um entrave ao processo de expansão do capital, à proporção que 
estabelece barreiras ao próprio processo de expansão e acumu-
lação.  

Uma vez feita a explanação da lei, Marx chama atenção, 
no capítulo 14 do livro terceiro (2017), para o fato de os econo-
mistas da burguesia tropeçarem não somente na descoberta des-
ta lei, mas em não apontarem as suas causas contra-arrestantes: 
1) Aumento do grau de exploração do trabalho; 2) Compressão 
do salário abaixo de seu valor; 3) Barateamento dos elementos 
do capital constante; 4) Superpopulação relativa; 5) Comércio 
exterior; 6) Aumento do capital acionário. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

290 291

A lei da queda da taxa de lucro é uma tendência, pois 
na interpretação da história não se reproduzem as leis que re-
gem o movimento natural das coisas. A interpretação marxiana 
da história recusa tanto a noção de teleologia quanto a tentativa 
de naturalizar as leis do movimento. Essa tendência se manifesta 
de forma paradoxal e dialética, e não de forma linear e mecani-
cista, pois da mesma forma que existe uma tendência, subsistem 
também contratendências. Assim, a referida lei não se inscreve 
de maneira constante e harmoniosa. É fundamental lembrar que 
a própria lei se forja na contradição entre o aumento da compo-
sição orgânica e a queda da taxa de lucro, ou seja, emana de um 
fundamento comum que apresenta aspectos contraditórios. 

A própria noção de lei em Marx permite entender o sur-
gimento das causas contrárias ao processo de efetivação da queda 
da taxa de lucro. A emergência dos aspectos que conduzem à 
queda da taxa de lucro pode também promover sua intercepta-
ção. Existem múltiplos mecanismos que podem obstruir a sua 
efetivação, fazendo com que a referida lei não tenha uma na-
tureza absoluta; no entanto, o seu processo de obstrução pode 
ser somente retardado temporariamente, e nunca anulado por 
completo. A lei tem caráter de tendência, e os elementos contrá-
rios tampouco são absolutos, mas relativos: podem funcionar em 
determinadas situações e contextos históricos, e em outras, não. 
Nota-se que as causas contrariantes desvelam o aspecto essencial 
do sistema que a lei da queda da taxa de lucro tenta encobrir, ou 
seja, o papel fundamental exercido pelo trabalho no processo de 
valorização do valor. A tendência para a queda da taxa de lucro 
resulta do processo fetichizador e mistificador que sustenta essa 
lei. 

Pela mediação de arranjos complexos torna-se possível 

estender a fase de estabilidade do sistema com base num proces-
so de mistificação e fetichização, mas de modo algum interceptar 
sua instabilidade e a eclosão de sua verdadeira natureza quan-
do eclode a crise geral. Para obstar a manifestação do elemento 
fundamental que se configura como sua quintessência, o capi-
tal aciona mecanismos que aprofundam sua contradição interna 
com o trabalho vivo. Quanto mais investe na composição orgâ-
nica do capital, mais se enreda em contradição com o tempo de 
trabalho excedente enquanto sua principal referência de medida 
da sua grandeza e de seu valor. 

Para Antunes e Benoit (2009, p. 142): “A queda da taxa 
de lucro é apenas a forma mais visível, aparente e fetichizada das 
profundas contradições da sociedade capitalista, contradições es-
sas escondidas sob o véu mistificador da concorrência e das cate-
gorias burguesas, mas que, inevitavelmente, sempre se mostram 
nas crises”. A queda na taxa de lucro seria uma forma mistificada 
de manifestação da crise, sua forma mais visível, aparente e feti-
chizada; de modo algum, sua causa. 

Não é à toa que a queda da taxa de lucro pode ser acom-
panhada pelo crescimento da taxa de mais-valor. Isso é possível 
porque ela não passa de uma forma invertida da relação sujei-
to e objeto, ou seja, da forma destituída de conceito. Portanto, 
a elevação da taxa de mais-valor seguida, contraditoriamente, 
pela crise e pela queda da taxa de lucro médio, não passa de 
uma forma específica de “expressão” da crescente produtividade 
do trabalho. Uma forma em que tudo aparece fora de lugar, de 
modo a não revelar a verdadeira essencialidade do sistema que se 
denomina acumulação de mais-valor. 

No fundo, taxa de lucro e taxa de mais-valor se configu-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

292 293

ram não somente como duas formas diferentes de mensuração 
do processo de valoração do valor, mas duas formas antitéticas, 
pois se forjam como uma relação de negação mútua. Essas ta-
xas não obedecem ao mesmo movimento, mas se constituem 
como movimentos contrariantes, pois uma é crescente e a outra 
é decrescente. Enquanto o modo de produção se inscreve como 
uma forma crescente de acumulação de mais-valor, esse modo 
de produção apresenta uma taxa de lucro decrescente. 

A desmedida estabelecida entre a taxa crescente (mais-
-valor) e a taxa decrescente (lucro) corrobora no processo de 
mistificação da natureza do capital, pois aprofunda os mecanis-
mos que impedem uma correta compreensão das metamorfoses 
que sustentam o processo de formação e necessidade de sua ex-
pansão. 

O capital rejeita radicalmente qualquer possibilidade de 
reconhecimento do seu processo de valorização pela mediação 
da taxa de mais-valor. Para isso ele recorre à taxa de lucro como 
padrão de medida de seu processo de acumulação; no entanto, o 
lucro não passa de uma representação fenomênica que encobre 
a efetiva essencialidade do capital. Não é à toa que ela é adota-
da pelos capitalistas para medir a riqueza acumulada; a taxa de 
lucro parece emanar da própria natureza do capital, e não do 
trabalho vivo. Desse modo, a queda da taxa de lucro não passa 
de uma forma fetichizada de manifestação do capital, uma forma 
de medida do processo de valorização que entra em contradição 
radical com o mais-valor. 

A aporia não consiste somente na desmedida existente 
entre o crescimento da composição orgânica e o estancamento 
de investimento proporcional com o capital variável. A referida 

tendência da queda da taxa de lucro se dá na oposição estabele-
cida entre medidas distintas de valorização, em que somente o 
trabalho vivo é capaz de transferir valor e produzir novo valor, e 
nunca os investimentos em capital constante (máquinas, equipa-
mentos, matérias-primas, matérias auxiliares). 

Como a taxa de lucro não passa de uma forma fetichi-
zada de automensuração, a tendência da queda da taxa de lucro 
acaba se configurando como uma expressão da forma fetichizada 
que perpassa a natureza do capital. O fetiche se apresenta como 
contradição no próprio processo de automensuração, pois ele se 
revela tanto na oposição estabelecida entre taxa de mais-valor e 
taxa de lucro, em que essa oposição não passa de uma expres-
são do processo de mistificação que predomina na superfície da 
sociedade, quanto na perda de referência, resultante da mensu-
ração fetichizada que entende que pode ser solucionada na repo-
sição constante dos elementos contrários à tendência da queda 
da taxa de lucro (Grespan, 2012). Para interceptar o movimento 
ascendente da queda da taxa de lucro, o capital precisa intensifi-
car seus mecanismos contrariantes, mas sempre buscando ocul-
tar o papel fundamental do mais-valor. 

Em seu movimento desmedido de expansão e acumula-
ção, o capital se revela como negação do trabalho vivo, ou seja, 
se afirma negando seu fundamento. O círculo vicioso da queda 
da taxa de lucro imposto pela ampliação da composição orgânica 
do capital suscita as medidas contra-arrestantes, que se inscre-
vem sempre mediante a ampliação da produtividade do trabalho 
e a apropriação do tempo de trabalho excedente, ou seja, acio-
nando os mecanismos relacionados ao mais-valor e não direta-
mente ao lucro. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

294 295

Esse movimento desmedido da automensuração revela 
tanto a natureza processual do capital quanto a natureza dialética 
da crise. O capital não pode, sob hipótese alguma, admitir a pos-
sibilidade de o trabalho vivo se autodeterminar como sujeito do 
processo, pois isso se contrapõe à sua condição mistificadora de 
sujeito de si mesmo. 

CAPÍTULO V
AS METAMORFOSES MISTIFICADORAS DO 

CAPITAL

O capital tem de ser crisálida por um tempo, 

antes de poder voar como borboleta. 

(Marx, 2011, p. 453).

O próprio capital é a contradição em processo.

(Marx, 2011, p. 588)

O ponto de inflexão do processo de formação do capital 
em geral é a produção e o comércio de mercadorias e de dinhei-
ro. O estabelecimento do mercado mundial inaugura a história 
moderna do capital, o que não significa que o capital inexistisse 
nas sociedades precedentes. Entretanto, o poder absoluto que o 
capital vai exercer sobre a produção somente encontra seu co-
roamento com o modo de produção capitalista. Isso resultou de 
uma processualidade histórica, pois o capital não é uma entidade 
natural, mas forjado socialmente. O capital não é uma coisa, um 
ente, um objeto, mas uma relação social. Ele é processualidade 
social, um movimento incessante de subordinação do dinheiro, 
da mercadoria e do trabalho aos seus imperativos e controle. Ele 
é uma totalidade social forjada dialeticamente em contradições 
endógenas e exógenas. Uma totalidade social perpassada por to-
talidades parciais e pela relação com complexas particulares e 
complexas singularidades.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

296 297

O movimento do ser e não ser perpassa o processo de 
constituição do capital. O capital é contradição em essência, é 
contradição viva (Marx, 2011). A noção de sujeito é suprassumi-
da pelo capital, porque ele é metamorfose, é alteração da forma, 
é passagem sucessiva de uma forma para outra forma, emergin-
do como espécie de metaforma. O capital é autorrelação consi-
go mesmo e com seu ser outro. A ideia de autorrelação perpassa 
a noção de sujeito (Grespan, 2012), enquanto movimento de 
exteriorização e interiorização, em que o sair de si mesmo e o 
retornar não implica em deixar de ser aquilo que ele é, ele se 
acha na relação com a mercadoria, o dinheiro e também com o 
trabalho. No entanto, concretamente, o capital é uma espécie de 
sujeito, na verdade se trata de um “pseudossujeito” que carece 
dos guardiões das mercadorias, que se efetiva pela mediação de 
suas distintas personificações (capitalista, executivo de empre-
sas, burocracia estatal etc.). 

O desejo fáustico de conquista, em que nada é capaz de 
saciar a infinitude de seu desejo, perpassa o espírito capitalista. 
Este, como Fausto, estabelece um pacto com o diabo (Mefistó-
feles), e entrega sua alma em nome da realização de seus dese-
jos mundanos. O capitalista concede sua alma ao capital sob a 
promessa de que todos os seus desejos (de mais riqueza) serão 
realizados neste mundo e não depois da morte1. No fundo, os 
desejos dos capitalistas não passam de manifestações mistificadas 

1  Escreve Goethe (1992, p. 83): “FAUSTO: E sem dó nem mora! / Se vier 
o dia em que ao momento / Disser: Oh, para! és tão formoso! / Então alge-
ma-me a contento, / Então pereço venturoso! / Repique o sino derradeiro, 
/ A teu serviço ponhas fim, / Pare a hora então, caia o ponteiro, / O Tempo 
acabe para mim!”.

do desejo do capital. No fundo, o capitalista é um escravo dos 
desejos do capital. 

O impulso desmedido para a acumulação pauta o uni-
verso organizado para a produção e circulação de mercadorias. 
Tanto do ponto de vista qualitativo quanto do ponto de vista 
quantitativo, o dinheiro “é desprovido de limites, quer dizer, 
ele é o representante universal da riqueza material, pois pode 
ser imediatamente convertido em qualquer mercadoria” (Marx, 
2013, p. 184). 

O dinheiro serve como precursor da natureza ilimi-
tada e incontrolável do capital. A contradição entre “a limita-
ção quantitativa e a ilimitação qualitativa do dinheiro empurra 
constantemente o entesourador de volta ao trabalho de Sísifo 
da acumulação” (Marx, 2013, p. 184). Assim como o entesou-
rador, o capitalista precisa reiteradamente operar o movimento 
repetitivo de dinheiro em mais dinheiro, em que a acumulação 
deve alargar-se e configurar-se como acumulação ampliada e não 
como sistema simples de acumulação. Nesse caso, ele se distin-
gue do entesourador, porque sua atividade não pode de modo al-
gum estacionar num determinado momento do ciclo de rotação 
que presume a existência do dinheiro como capital. 

A fome insaciável de mais-dinheiro modela as relações 
nacionais e internacionais; o sistema centrado na necessidade 
de converter tudo em mercadoria possui o mesmo espírito do 
conquistador que nunca está satisfeito com o que possui, que 
anseia sempre por um novo território e uma nova região. Uma 
nova fronteira carece ser transposta e novos espaços conquis-
tados. A mercadoria-dinheiro é perpassada pelo desejo, e essa 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

298 299

ânsia desmedida de acumulação que preenche a alma sedenta do 
capitalista. 

O capital considera detestável qualquer sinal ou possi-
bilidade de diminuição dos seus lucros e muito mais a ausência 
do lucro, da mesma maneira que a natureza abomina o vácuo. O 
lucro desmedido é o anseio de todo capitalista. O lucro baixo o 
faz ficar desanimado e com semblante rebaixado, mas a elevação 
do lucro permite que mude seu semblante e se transforme num 
homem feliz. Com lucro de 20%, fica entusiasmado; com 50%, 
assume corolário audacioso e intrépido; com 100%, submete to-
das as leis humanas ao seu interesse; com 300%, nada consegue 
detê-lo e aparece disposto a cometer qualquer delito, crime e 
desgraça (Marx, 2013)2. Somente o céu é o limite! Não é à toa 
que os padres da igreja afirmavam que o dinheiro era a raiz de 
todos os males. 

O dinheiro, enquanto coroamento do processo de circu-
lação de mercadorias, forja-se como a primeira manifestação do 
capital. A riqueza monetária instala-se como a primeira revela-

2  Escrevem Marx e Engels, no Manifesto comunista (2007, p. 42): “Onde 
quer que tenha conquistado o pode, a burguesia destruiu as relações feu-
dais, patriarcais e idílicas. Rasgou todos os complexos e a variados laços 
que prendiam o homem feudal a seus ‘superiores naturais’, para só deixar 
subsistir, de homem para homem, o laço do frio interesse, as duras exi-
gências do ‘pagamento à vista’. Afogou os fervores sagrados da exaltação 
religiosa, do entusiasmo cavalheiresco, do sentimento pequeno-burguês nas 
águas geladas do cálculo egoísta. Fez da dignidade pessoal um simples valor 
de troca; substituiu as numerosas liberdades, conquistadas duramente, por 
uma única liberdade sem escrúpulos: a do comércio. Em uma palavra, em 
lugar da exploração dissimulada por ilusões religiosas e políticas, a burguesia 
colocou uma exploração aberta, direta, despudorada e brutal.  [...]. A bur-
guesia rasgou o véu do sentimentalismo que envolvia as relações de família e 
reduziu-as as meras relações monetárias.

ção do capital em suas formas usurária e comercial. O dinheiro 
pode assumir formas específicas de configuração, pode compa-
recer como mero equivalente de mercadorias ou como meio de 
circulação, bem como meio de pagamento, tesouro ou dinheiro 
mundial. Todas essas formas dependem do nível de desenvolvi-
mento das forças produtivas e das relações de produção (Marx, 
2013). 

Uma breve reconstituição da gênese do capital em ge-
ral indica que o dinheiro se revela como a sua primeira forma 
de manifestação. Essa história se desenrola cotidianamente nas 
metamorfoses estabelecidas entre dinheiro e capital. Esse desen-
rolar se apresenta em formas distintas. Primeiramente, a meta-
morfose se evidencia na forma da circulação simples de merca-
dorias, em que o dinheiro transparece como intermediário da 
relação de compra e venda de mercadoria, na fórmula M-D-M 
(Marx, 2017). O movimento duplicado da mercadoria encontra 
seu coroamento e o ciclo é concluído assim que o dinheiro ob-
tido serve para a compra de uma nova mercadoria. Já na circu-
lação simples de mercadorias, o preceito teleológico se realiza 
fora da circulação, no consumo das mercadorias como valor de 
uso; no circuito do dinheiro como capital, a finalidade está posta 
no próprio movimento e não fora dele (Marx, 2013). 

O processo de valorização do valor “existe apenas no 
interior desse movimento sempre renovado. O movimento do 
capital é, por isso, desmedido” (Marx, 2013, p. 197). O valor 
de uso não é a substância da produção capitalista. O detentor 
torna-se capitalista se converte seu dinheiro em capital e realiza 
a operação de valorização do valor. A apropriação crescente da 
riqueza abstrata é o propósito essencial das operações e meta-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

300 301

morfoses incrementadas pela personificação do capital. 
Existe uma caracterização diferenciada nos ciclos M-D-

-M e D-M-D. Ocorre uma distinção de conteúdo na diferença 
formal; não se trata de uma mera discriminação formal, mas de 
uma diferenciação fundamental que é preciso assinalar em sua 
aparente identidade. É na segunda fórmula, D-M-D, que se en-
contra a consubstanciação da metamorfose do capital. É nessa 
fórmula que se manifesta a equação originária do capital. No en-
tanto, esse processo seria uma mera tautologia vazia e destituída 
de conteúdo se todo o valor em dinheiro explicitado no princí-
pio fosse o mesmo valor expressado em sua conclusão. 

Segundo Marx (2013, p. 194):

As duas formas se decompõem nas duas fases 
antitéticas, M-D (venda) e D-M (compra). Em 
cada uma das duas fases confrontam-se um com 
o outro os mesmos dois elementos reificados 
[sachlichen], mercadoria e dinheiro, e as mes-
mas duas pessoas, portando as mesmas másca-
ras econômicas: um comprador e um vende-
dor. Cada um dos dois ciclos é a unidade das 
mesmas fases contrapostas, e nos dois casos 
essa unidade é mediada pela intervenção de 
três partes contratantes, das quais uma apenas 
vende, outra apenas compra e a terceira com-

pra e vende alternadamente. 

Aquilo que efetivamente distingue o ciclo M-D-M do ci-
clo D-M-D “é a ordem invertida de sucessão das mesmas fases 
antitéticas de circulação” (MARX, 2013, p. 194). O primeiro 
ciclo começa pela troca da mercadoria por dinheiro e, depois, 
pela conversão do dinheiro mercadoria. A mercadoria está no 

começo e no final do circuito, constituindo uma circulação sim-
ples de mercadorias. Ela principia com a venda e termina com a 
compra. Já no segundo ciclo, estreia pela compra de mercadoria 
e conclui pela venda da mercadoria; o dinheiro está no começo 
e no final do ciclo, sendo a mercadoria uma mediação do pro-
cesso de D-D. Desse modo, no primeiro ciclo, a mercadoria é 
seu ponto de partida e tem seu ponto de chegada na circulação, 
sendo mediada pelo dinheiro. No segundo ciclo, o dinheiro está 
no ponto de partida e no ponto de chegada, sendo a mercadoria 
seu ponto intermediário. No segundo ciclo ocorre a circulação 
do dinheiro como capital e não a mera circulação do dinheiro 
como elemento da troca simples. 

Diferentemente de M-D-M, em que o dinheiro não pos-
sui relação com seu refluxo, o ciclo D-M-D “parte do extremo 
do dinheiro e retorna, por fim, ao mesmo extremo. Sua força 
motriz e fim último é, desse modo, o próprio valor de troca” 
(Marx, 2013, p. 195). O movimento circular de D-M-D parece 
uma tautologia vazia em que os extremos se repetem, semelhan-
do valores qualitativamente idênticos. Entretanto, essa relação 
deixa de ser uma tautologia quando se altera a fórmula apresen-
tada para D-M-D’, ou seja, quando se apresenta uma diferença 
quantitativa na sua extremidade que muda a qualidade de D. 

As fórmulas acima mencionadas indicam que a contradi-
ção perpassa a forma dinheiro, à proporção em que ele é e não 
capital. O processo de configuração em que o dinheiro compa-
rece como mero elemento de mediação entre mercadorias dis-
tintas e atende as necessidades de seus produtores (M-D-M) não 
subsiste nenhum processo de resulta na constituição do dinheiro 
como capital, ele simplesmente comparece como valor de uso 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

302 303

no interior de uma relação que tem seu desfecho no consumo 
de mercadoria. É somente na equação D-M-D’ como o dinhei-
ro comparece como capital, ou seja, como processualidade que 
encontra seu coroamento na produção de mais dinheiro ou mais-
-valor. A coisa muda de figura quando, ao final do processo, mais 
dinheiro entra no processo de circulação do que nele foi lançado 
inicialmente. Agora a forma se apresenta de maneira completa: 
D’ = D + ΔD. Esse D’ representa um incremento substancial 
ao movimento que converte dinheiro em capital. O excedente 
apresentado sobre o valor original, Marx (2013, p. 196), deno-
mina “mais-valor (surplus value)”. 

Na verdade, o sistema centrado na produção de merca-
dorias não tem seu fundamento na produção de mercadorias, 
mas na produção de valor que se valoriza. O valor da merca-
doria, como valor que se valoriza, configura-se como ponto de 
Arquimedes da relação e das distintas metamorfoses realizadas. 
O mais-valor (Mehrwert) é o fundamento ontológico do capital, 
é o coração do sistema, sem o qual o sistema perde sua razão de 
ser e definha.

A mediação é o fulcro essencial da processualidade onto-
lógica do capital. A metamorfose da conversão do dinheiro em 
mercadoria encontra melhor expressão na fórmula D – M ... P 
... M’ – D’ (Marx, 2014). Aqui se revela o segredo substancial 
que estabelece toda a diferenciação em relação ao ciclo anterior 
e que constitui a alma do sistema e seu fundamento ontológico. 
Esclarece Marx (2013, p. 196): “O valor originalmente adianta-
do não se limita, assim, a conservar-se na circulação, mas nela 
modifica sua grandeza de valor, acrescenta a essa grandeza um 
mais-valor ou se valoriza. E esse movimento o transforma em 

capital”.
A metamorfose que marca o ciclo D – M ... P ... M’ – 

D’ tem a capacidade inerente de converter-se em novo processo 
de circulação pela mediação de “P”. A alquimia contida em D se 
transforma na formulação D + ΔD (m), em que £100 se torna 
£100 + £10. Para se converter em capital, os £100 não podem 
ser retirados da produção e gastos como dinheiro; eles preci-
sam ser destinados à produção, fazendo com que esta se conver-
ta numa reprodução ampliada. Se for retirada da circulação, a 
metamorfose não se realizaria e D não se transformaria em D’. 

Para que o valor possa se valorizar, é preciso que suceda 
a produção do mais-valor; este necessita depois ser capitalizado 
e não entesourado (Marx, 2013). A metamorfose não pode parar 
como no circuito M-D-M, em que o ciclo se encerra com o con-
sumo da mercadoria. É necessário recomeçar tudo novamente 
de forma autônoma e desarticulada. 

É no momento em que o dinheiro se metamorfoseia 
em meios de produção e força de trabalho que se inscreve 
a produção de mercadorias que pauta o modo capitalista; o 
trabalho vivo transforma a matéria-prima na mercadoria que 
deve ser negociada no mercado. Desse modo, ao final se dá o 
processo que resulta na consubstanciação de um produto (P) ou 
numa mercadoria transformada pelo processo de objetivação do 
trabalho. A mercadoria produzida é portadora de um valor que 
agregou novo valor; por isso, ela comparece na forma D – M (FT 
+ MP) ... P ... (M + m) – (D – d) ou seja D-M... P....M’-D’ 
(Marx, 2014). Nota-se que Marx insere no produto um valor a 
mais emanado do processo de objetivação do trabalho (m) que se 
metamorfoseia em mais-valor (ΔD). Pela mediação do trabalho 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

304 305

vivo é possível converter dinheiro inicial (D) em dinheiro (Ad ou 
d). Desse modo, a alquimia do capital está realizada e o monstro 
ganha vida própria (Marx, 2013). 

O objeto de estudo de Marx, em O capital, é investigar 
“o modo de produção capitalista e suas correspondentes rela-
ções de produção e de circulação. Sua localização clássica é, até o 
momento, a Inglaterra” (Marx, 2013, p. 83). A compreensão do 
capital passa pela apreensão de sua natureza histórico-ontológi-
ca, ou seja, o capital não se constitui como uma entidade eterna 
e imutável, senão como um ser historicamente constituído. An-
tes de o capital apresentar-se como força avassaladora que tudo 
molda a sua imagem e semelhança, ele vivia adulando os modos 
de produção precedentes e existia da mesma forma que os deu-
ses nos intermúndios de Epicuro. 

Escreve Marx (2017, 399):
 

Os povos comerciantes da Antiguidade exis-
tiam nos intermúndios, como os deuses de 
Epicuro ou, seria possível dizer ainda, como 
os judeus nos poros da sociedade polonesa. O 
comércio das primeiras cidades e dos povos 
comerciais independentes e altamente desen-
volvidos se baseava, como puro comércio de 
transporte de mercadorias, na barbárie dos po-
vos produtores, entre os quais atuavam como 

intermediários. 

Em Para além do capital, Mészáros destaca a peculiaridade 
da investigação marxiana; ele concentra sua atenção na perqui-
rição da anatomia do sistema do capital e não simplesmente na 
elucidação do modo de produção capitalista. Por isso Marx de-

nominou sua obra fundamental de “capital” e não de capitalismo. 
Assinala Mészáros (2006, p. 1064): “Similarmente, ele definiu o 
objeto do volume primeiro como ‘der Produktionsprozess des Kapi-
tals’, isto é, ‘O processo de produção do capital’, e não como 
processo da ‘Capitalist Production’ (‘da produção capitalista’) – 
como foi erroneamente traduzido para o inglês, sob a supervisão 
de Engels –, o que é um assunto radicalmente diferente”. 

É fundamental entender a distinção estabelecida entre 
capital e capitalismo. Apesar de comparecer como formas 
articuladas, o “capital” é uma categoria mais abrangente que o 
“capitalismo”. É que o capital tanto precede quanto transcende o 
capitalismo, pois existiu tanto nas sociedades precedentes como 
continuou sobrevivendo nas experiências pós-capitalistas. 

O capital é uma categoria econômica que encontra seu 
coroamento no modo de produção capitalista, mas ele tem ta-
manha capacidade de metamorfosear-se que pode sobreviver na 
sociedade pós-capitalista. Ele possui corolários complexos que 
transcendem o modo de produção capitalista. Não é à toa que 
ele se constitui pela mediação do “caráter de fetiche” de merca-
doria para se plasmar como fetiche perfeito na forma do capital 
portador de juros. Mészáros salienta que o capital é “uma catego-
ria histórica dinâmica e a força social a ela correspondente apa-
rece – na forma de capital ‘monetário’, ‘mercantil’ etc. – vários 
séculos antes de a formação social do CAPITALISMO enquanto 
tal emergir e se consolidar” (Mészáros, 2006, p. 1.064). 

Antes de o capital forjar-se em sua forma mais desen-
volvida como capital industrial, ele subsistiu nos modos de pro-
dução precedentes como capital usurário, capital comercial ou 
capital mercantil. Isso é essencial para o entendimento das me-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

306 307

tamorfoses do capital e de sua peculiaridade nas sociedades pre-
cedentes. 

O capital é uma totalidade dinâmica e contraditória, 
marcada por complexos emaranhados; a sua natureza somente 
se revela no quadro histórico posterior à Revolução Industrial. 
O processo de produção de mercadorias marca a existência do 
capital; no entanto, ele precede a produção de mercadorias que 
medeia e pauta a produção genuinamente capitalista. 

Isso não implica que a produção de mercadoria inexistis-
se na Antiguidade da mesma forma que o capital. O que sucede 
com o capital é muito similar àquilo que acontece com a forma 
mercadoria: esta também existiu nas sociedades precedentes, 
sem constituir a razão de ser das formas pretéritas de organiza-
ção da produção, pois somente na sociedade capitalista se produz 
visando à troca. Segundo Mészáros (2006, p. 1.064), “como in-
siste Marx, ‘produção de mercadorias, necessariamente, trans-
forma-se em produção capitalista, num momento dado’”.

O capital assume roupagens das mais distintas ao longo 
da história, forjando-se como uma totalidade complexa; essa to-
talidade não pode ser considerada como um todo fechado e aca-
bado. Escreve Marx (2011, p. 60): “O capital é a potência eco-
nômica da sociedade burguesa que tudo domina”. No entanto, é 
preciso assinalar que o capital moderno é bem distinto do capital 
apresentado nas sociedades precedentes, pois nessas sociedades 
ele subsistia de maneira episódica, não se configurando como 
elemento regulador e controlador absoluto de todo o processo 
de produção, circulação e consumo. 

Essas múltiplas faces das metamorfoses do capital tornam 
difícil sua caracterização, pois geralmente se prefere estacionar 

numa manifestação única e oferecer uma interpretação natural 
e estática dele. É mister lembrar que o capital emergiu do pro-
cesso de acumulação originária formado pelo capital mercantil; 
nessa fase, o comércio parece desempenhar papel predominante 
e ganha corolários específicos que incidem sobre a organização 
da produção e reprodução social. É somente com o advento da 
grande indústria que as relações genuinamente capitalistas serão 
plasmadas.

5.1 Capital usurário e capital industrial

Nos capítulos XX e XXXVI do livro terceiro de O capital, 
Marx tece algumas considerações históricas sobre a natureza do 
capital usurário e do capital comercial como formas de mani-
festação do capital que precedem o capital industrial e o capital 
portador de juros, ou seja, ao processo de acumulação de capi-
tais que antecede a produção capitalista. 

Numa sociedade não orientada para a produção de ex-
cedente visando à troca, o capital desenvolve-se e a troca só ad-
quire relevância quando controlada pelo mercador. O capitalista 
usurário empresta dinheiro ao prestatário e cobra uma taxa de 
juros por isso; entretanto, os juros pagos pelo prestatário deri-
vam do investimento operado na produção e da produção de ex-
cedente. A despeito de seu aparente caráter autônomo, a acumu-
lação advinda dos juros apropriados procede da apropriação do 
trabalho excedente. Escreve Marx (2017, p. 698): “o dinheiro é, 
portanto, o meio para apropriar-se do trabalho alheio mediante 
a compra de escravos, terra etc., o dinheiro torna-se portador de 
juros, e isso justamente porque pode ser investido desse modo, 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

308 309

valorizando-se como capital”.
As formas características do capital usurário nas socie-

dades pré-capitalistas são: “primeira, a usura por meio de em-
préstimos de dinheiro feitos aos grandes dilapidadores da épo-
ca, principalmente proprietários de terra; segunda, a usura por 
meio de empréstimos de dinheiro feitos aos pequenos produto-
res” (Marx, 2017, p. 698). A ampliação da acumulação do capital 
usurário importa na ruína dos grandes proprietários rurais e no 
empobrecimento dos pequenos produtores. 

A acumulação e a concentração de grandes volumes de 
capitais monetários realizam-se à custa do fenecimento do antigo 
modo de produção, como sucedeu com o feudalismo. O capital 
usurário pavimenta o itinerário do capital portador de juros e a 
espoliação dos pequenos produtores é sucedida pela expropria-
ção dos grandes proprietários fundiários. O capital portador de 
juros tem seu crescimento exponencial assentado na concentra-
ção de capitais e na destruição de seus concorrentes menores. 

O capital usurário plasma-se sob a forma de juros, apro-
priando-se de todo o excedente possível produzido nas econo-
mias de subsistência, processo que deve culminar na destruição 
total dessa forma de organização da produção. O representante 
do capital usurário leva ao fenecimento o modo de produção que 
alimenta sua acumulação de riqueza, porque, não satisfeito com 
a apropriação do excedente emanado do trabalho, ele desenca-
deia um movimento de espoliação mediante o qual “adquire pou-
co a pouco os títulos de propriedade de suas próprias condições 
de trabalho, da terra, da casa etc.” (Marx, 2013, p. 699). 

O que distingue o capital usurário do capital industrial 
e do capital portador de juros é que o primeiro tem seu ponto 

de chegada nas expropriações, enquanto o modo de produção 
capitalista tem seu ponto de partida nelas. Onde um termina o 
outro começa (Marx, 2017). Desse modo, pode-se afirmar que 
o capital usurário prepara o terreno para o capital industrial e 
o capital portador de juros; o capital comercial é sua mediação 
fundamental. Entretanto, o capital usurário não tem capacidade 
para alterar o movimento interno das relações de produção que 
constituem os modos de produção precedentes, operando mais 
como uma força negativa, porquanto se apropria de todo o ex-
cedente produzido pelo trabalho servil, escravo e do camponês. 

O capital usurário, assim como seu irmão siamês, “não 
impera diretamente sobre o trabalho e, assim, não o confronta 
como capital industrial; esse capital usurário empobrece o modo 
de produção, paralisa as forças produtivas em vez de desenvol-
vê-las e, ao mesmo tempo, perpetua esse estado de coisas deplo-
rável” (Marx, 2013, p. 700). O capital usurário é um elemento 
atrofiador das forças produtivas, ele não consegue alavancar e 
desenvolver o modo de produção porque suga, como um pa-
rasita, o trabalho. A sua influência sobre os modos de produção 
precedentes constitui-se como “nociva e destrutiva”, porque ele 
não investe no desenvolvimento das forças produtivas como faz 
o capital no modo de produção capitalista. 

O capital usurário concentra-se na centralização das for-
tunas em dinheiro e não aprimora os mecanismos de desenvol-
vimento da riqueza da sociedade. Escreve Marx (2017, p. 701): 
“Ela o exaure, enerva-o e obriga a reprodução a desenvolver-se 
sob condições cada vez mais deploráveis”. É por isso que as ca-
madas populares odiavam a usura. 

A situação dos trabalhadores, sob as garras do capital 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

310 311

usurário, resulta na intensificação da exploração, porque o pro-
prietário de escravos e o senhor feudal precisam aprofundar a 
exploração do trabalho quando aprisionados pelas dívidas con-
traídas. Por ser espoliado pelo capital usurário, ele precisava ex-
plorar ainda mais os trabalhadores. Assim, as garras do arrivista 
implacável e ávido de dinheiro faziam desgastar o modo de pro-
dução sem alterar sua estrutura, porque o dinheiro acumulado 
não fluía diretamente para o processo de produção como na so-
ciedade capitalista (Marx, 2017). 

O caráter revolucionário do capital usurário, salienta 
Marx (2017, p. 701), consiste simplesmente na negação e não 
na negação da negação. É uma dialética meramente negativa que 
atua somente destruindo e dissolvendo “as formas de proprie-
dade que, reproduzindo-se constantemente na mesma forma, 
constituem a base firme da organização política. A usura pode 
perdurar por longo tempo dentro das formas asiáticas sem pro-
vocar mais que a decadência econômica e a degeneração política” 
(Marx, 2017, p. 702). 

O capital usurário movimenta-se dialeticamente; ele é e 
não é ainda capitalista. Ele aponta em seu interior aspectos que 
tendem para o capitalismo, mas ao mesmo tempo não consegue 
ser efetivamente capitalista. Escreve Marx (2017, p. 703): “O 
capital usurário emprega o modo de exploração do capital, mas 
sem seu modo de produção. Essa relação também se repete no 
interior da economia burguesa, em ramos industriais atrasados 
ou naqueles que resistem a transitar para o modo moderno de 
produção”. 

Junto com o capital comercial, o capital usurário opera 
um processo de acumulação em dinheiro que aparece de forma 

independente da propriedade fundiária. Entretanto, na forma de 
capital usurário, a função do dinheiro – como meio de pagamen-
to dos juros e meio de compra – intensifica-se ainda mais quando 
o pequeno produtor está em crise; ele precisa endividar-se ainda 
mais e, consequentemente, perde tudo, como aconteceu com os 
plebeus em Roma (Marx, 2017). 

As guerras romanas enriqueceram os patrícios e espolia-
ram os plebeus, que voltavam da guerra empobrecidos e preci-
savam tomar dinheiro emprestado aos representantes da classe 
dominante. A camada dirigente, em vez de entregar “diretamen-
te aos plebeus as mercadorias de que eles necessitavam, trigo, 
cavalos, gado, lhes emprestava esse cobre, que para eles mesmos 
era inútil, e aproveitava a situação para arrancar-lhes enormes 
juros usurários, por meio dos quais fazia deles escravos por dívi-
das” (Marx, 2017, p. 703) 3. 

Isso pode ser observado também no reinado de Carlos 
Magno (Europa), quando “os camponeses francos foram arrui-
nados por guerras, não lhes restando senão converter-se de de-
vedores em servos” (Marx, 2017, p. 704). Nessas condições, o 
dinheiro funciona essencialmente como meio de pagamento e a 
necessidade de honrar as dívidas impõe a necessidade do dinhei-
ro vivo. Segundo Marx (2017, p. 704), “a própria usura torna-se 

3  Segundo Marx (2017, p. 185): “A luta de classes no mundo antigo, por 
exemplo, apresenta-se fundamentalmente sob a forma de uma luta entre 
credores e devedores e conclui-se, em Roma, com a ruína do devedor ple-
beu, que é substituído pelo escravo. Na Idade Média, a luta tem fim com a 
derrocada do devedor feudal, que perde seu poder político juntamente com 
sua base econômica. Entretanto, a forma-dinheiro – e a relação entre credor 
e devedor possui a forma de uma relação monetária – reflete aqui apenas 
o antagonismo entre condições econômicas de existência mais profundas”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

312 313

o meio principal para continuar a desenvolver a necessidade do 
dinheiro como meio de pagamento, na medida em que endivida 
cada vez mais o produtor e elimina seus meios comuns de paga-
mento, impondo-lhe uma carga de juros que impossibilita até 
mesmo sua reprodução regular”.

O modo de produção capitalista não eliminou a usura; 
ele soube perfeitamente como incorporar e adaptar essa práti-
ca aos imperativos do capital portador de juros, como “fetiche 
perfeito”. No novo modo de produção, a usura é libertada dos 
entraves e grilhões impostos pelo mundo feudal e pelos precei-
tos estabelecidos pela Igreja Católica, que combatia a usura, mas 
também tomava dinheiro emprestado. Na sociedade capitalista, 
emerge a figura do banqueiro, como a classe especial dos ho-
mens que emprestam em condições distintas devido ao volume 
de capital que reúnem em suas mãos − diferentemente do repre-
sentante do capital usurário, que tinha nos judeus seu principal 
veículo de manifestação. 

O sistema bancário desaloja a função do usurário indivi-
dual e do prestamista privado para se converter num meio pode-
roso para impulsionar e alavancar a produção capitalista. Nesse 
processo, o sistema de crédito constitui-se como força motriz 
para acelerar o processo de produção de riqueza mediante uma 
economia expressiva de tempo de trabalho. A forma do capital 
usurário assume uma nova forma e a metamorfose alcança um 
estado mais avançado. 

A usura leva à formação dos pressupostos do capital in-
dustrial, uma vez que desempenha dupla função: primeira, de 
constituir em geral, ao lado da riqueza comercial, uma riqueza 
monetária autônoma; segunda, ele permite a apropriação das 

condições de trabalho mediante as espoliações. No entanto, ele 
não tem capacidade de criar um novo modo de produção, pois 
“quanto mais insignificante é o papel desempenhado pela circu-
lação na reprodução social, mais florescente é a usura” (Marx, 
2017, p. 711). 

O capital usurário, segundo Marx (2017, p. 697), figura 
como irmão gêmeo do capital comercial. Eles representam “as 
formas antediluvianas do capital, que precedem por longo tem-
po o modo de produção capitalista e podem ser encontradas nas 
mais diversas formações econômicas da sociedade”. A existência 
do capital usurário presume a existência do capital comercial, 
estando relacionada diretamente ao comércio de dinheiro e re-
presentando um salto sobre o comércio de mercadorias. A mer-
cadoria se metamorfoseia e manifesta-se numa forma específica 
que também é negociada. 

5.2 Capital comercial e capital industrial

O capital comercial, seja na forma do capital de comércio 
de mercadorias, seja na forma do capital de comércio de dinhei-
ro, não se configura como capital industrial, semelhantemente, 
por exemplo, ao modo da mineração, agricultura, pecuária, ma-
nufatura, indústria do transporte etc. (Marx, 2017, p. 392). No 
modo de produção capitalista, o capital comercial está articulado 
ao capital industrial, em que o capital-mercadoria e o capital-di-
nheiro se configuram como partes inerentes de um todo articu-
lado em função da captura do mais-valor. No entanto, cumpre 
destacar que o capital comercial, como capital-mercadoria e ca-
pital monetário, não desempenha as mesmas funções do capital 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

314 315

industrial; apesar disso, estão intrinsecamente relacionados. 
Marx (2017) salienta que Adam Smith e David Ricardo 

não consideraram o capital comercial, pois eles concentraram 
sua atenção somente na análise da morfologia do capital indus-
trial. Eles ficaram “atônitos diante do capital comercial como 
uma espécie independente. As teses sobre a formação do valor, 
do lucro etc., derivadas da análise do capital industrial, não se 
aplicam diretamente ao capital comercial. Por isso, eles o dei-
xam totalmente de lado e o mencionam apenas como uma espé-
cie do capital industrial” (Marx, 2017, p. 393). 

Para Marx (2017), o capital comercial precede o modo 
de produção capitalista. Ele “é mais antigo que o modo de pro-
dução capitalista; ele é, na realidade, a forma mais antiga de 
existência livre que o capital apresenta na história” (Marx, 2017, 
p. 393). Apesar de não ser a essência dos modos de produção 
precedentes, o capital comercial existiu nos distintos modos de 
produção voltados para a constituição do valor de uso. 

O capital comercial sempre se dedicou ao intercâmbio 
de mercadorias, independentemente da base estabelecida para 
os produtos que adentram na circulação. Nos primórdios do ca-
pital, o caráter duplicado da circulação confere uma supervalori-
zação ao aspecto comercial. Marx (apud Mészáros, 2006, p. 711, 
nota 16) assinala: “Capital comercial é apenas capital circulante, 
e capital circulante é a primeira forma de capital, na qual ele 
ainda não se tornou de modo algum o fundamento da produção”. 

Ele está presente nos modos de produção asiático, es-
cravista e feudal. A sua função foi mediar extremos. De certo 
modo, ele brotou entre os povos nômades, para constituir-se, 
posteriormente, como fundamento do mundo urbano, no qual 

os produtores se alienam completamente de seus meios de pro-
dução e dos meios de subsistência e precisam recorrer aos ven-
dedores de mercadorias. 

O fundamental era que os extremos existissem como 
mercadorias, não se preocupando com a produção e com a for-
ma como o excedente em produtos era gerado. A tarefa funda-
mental do capital comercial foi mediar a troca de mercadorias. 
O representante do capital comercial assegura a compra e a ven-
da de produtos que têm valor de troca, não estando relacionados 
às suas necessidades imediatas, mas às necessidades de terceiros 
(Marx, 2017). 

O capital comercial, desde os seus primórdios, possui 
uma paixão pela consubstanciação de sua riqueza na forma de 
dinheiro. Nesse caso, o dinheiro em suas mãos realiza o ciclo 
D-M-D’, ou seja, ele busca sempre nas transações realizadas reti-
rar um quantum a mais. O representante do capital comercial não 
opera o intercâmbio de mercadoria sem que ao final do processo 
ocorra a constituição de um valor extra. Afirma Marx (2017, p. 
395): “A mola propulsora e o objetivo determinante é converter 
D em D + ΔD”. 

O intercâmbio de mercadorias colocado em movimen-
to pelos mercadores distingue-se do intercâmbio estabelecido 
diretamente pelos produtores, pois, no primeiro, se acha o mo-
vimento D-M-D’, enquanto o segundo estaciona nos limites da 
circulação simples de mercadorias expressos no ciclo M-D-M. 
Assim, o circuito D-M-D’ expressa o movimento característico 
da morfologia do capital comercial, que se distingue de M-D-M, 
do comércio de mercadorias entre os próprios produtores. O 
lucro do comerciante é explicado no próprio processo de cir-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

316 317

culação. 
Para os mercadores, trata-se “de um lucro sobre a aliena-

ção, profit upon alienation. Prima facie, um lucro comercial puro 
e independente parece impossível enquanto os produtos forem 
vendidos por seus valores. Comprar barato para vender caro, 
essa é a lei do comércio, e não a troca de equivalentes” (Marx, 
2017, p. 398). O movimento do capital comercial explica tam-
bém o capital usurário. Esclarece Marx (2013, p. 205): 

No capital comercial, os dois extremos – o di-
nheiro que é lançado no mercado e o capital 
que é retirado do mercado – são, ao menos, 
mediados pela compra e venda, pelo movimen-
to da circulação. Já no capital usurário, a forma 
D-M-D’ é simplificada nos extremos imediatos 
D-D’, como dinheiro que se troca por mais di-
nheiro, uma forma que contradiz a natureza do 
dinheiro e, por isso, é inexplicável do ponto de 

vista da troca de mercadorias. 

Em sua processualidade histórica, o capital advém do co-
mércio. Alude Marx (2017, p. 397): “O capital pode se formar 
no processo de circulação e tem necessariamente de se formar 
nele antes de aprender a controlar seus extremos, as diversas 
esferas da produção, mediadas pela circulação”. A partir do mo-
mento que o capital aprende a controlar os extremos e subme-
te à produção aos seus propósitos, o capital comercial também 
deve ser subordinado ao capital industrial. 

Sob a predominância do capital comercial, “a circulação 
ainda não se apoderou da produção, mas relaciona-se com ela 
como um pressuposto dado. É que o processo de produção ain-

da não incorporou a circulação como mera fase dele mesmo” 
(Marx, 2017, p. 397). Ele medeia a troca de produtos de comu-
nidades não desenvolvidas, em que o lucro comercial não só apa-
rece como logro e vantagem abusiva, mas resulta da apropriação 
de uma parte do mais-produto de comunidades orientadas pelo 
valor de uso. 

O negociante se apropria do mais-produto pela media-
ção das relações estabelecidas com o proprietário de escravos, 
o senhor feudal e o Estado (Marx, 2017, p. 400). Nos estágios 
iniciais da sociedade capitalista, o comércio adentra na esfera da 
produção e procura se apoderar do excedente da subsunção for-
mal do trabalho. E para que a produção seja efetivamente capita-
lista, a circulação não passa de uma fase de transição da produção 
do valor que se valoriza, não sendo de forma alguma sua coluna 
vertebral. O desenvolvimento autônomo do capital comercial 
ocorre numa relação inversa ao grau de desenvolvimento da pro-
dução genuinamente capitalista (Marx, 2017). 

O segredo do capital comercial é revelado com o desen-
volvimento das relações capitalistas, quando passa a ser subordi-
nado ao capital industrial. Sempre que avança o desenvolvimento 
do capital industrial, mais o capital comercial tende à subordi-
nação. Assim que o capital industrial se apropria completamente 
da produção, o capital comercial assume um lugar específico de 
subserviência. Diferentemente dos modos de produção prece-
dentes, em que ele representava a forma de ser do capital por 
excelência. 

E ele reinou completamente na fase de transição do feu-
dalismo para o capitalismo, na etapa da colonização realizada por 
Portugal, Espanha e Holanda. A riqueza brotava da terra como 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

318 319

cogumelos mediante as espoliações. 
Assinala Marx (2017, p. 400-401): 

Portanto, onde quer que o capital comercial 
exerça um poder preponderante, ele constitui 
um sistema de saqueio, do mesmo modo que 
seu desenvolvimento nos povos comercian-
tes, tanto dos tempos antigos como dos mais 
recentes, vincula-se diretamente à pilhagem 
violenta, à pirataria, ao roubo de escravos e ao 
subjugamento nas colônias; assim foi em Car-
tago, em Roma e, mais tarde, entre venezianos, 

portugueses, holandeses etc. 

O movimento histórico que culmina no declínio da Ho-
landa4. como representante fundamental do capital comercial ou 

4  Escreve Marx (2013, p. 655): “O sistema colonial amadureceu o comércio 
e a navegação como plantas num hibernáculo. As ‘sociedades Monopolia’ 
(Lutero) foram alavancas poderosas da concentração de capital. Às manufa-
turas em ascensão, as colônias garantiam um mercado de escoamento e uma 
acumulação potenciada pelo monopólio do mercado. Os tesouros espoliados 
fora da Europa diretamente mediante o saqueio, a escravização e o latrocínio 
refluíam à metrópole e lá se transformavam em capital. A Holanda, primeiro 
país a desenvolver plenamente o sistema colonial, encontrava-se já em 1648 
no ápice de sua grandeza comercial. Encontrava-se ‘de posse quase exclusiva 
do comércio com as Índias Orientais e do tráfico entre o sudoeste e o nor-
deste europeu. Sua pesca, frotas e manufaturas sobrepujavam as de qualquer 
outro país. Os capitais da República eram talvez mais consideráveis que os 
de todo o resto da Europa somados’. Gülich se esquece de acrescentar: em 
1648, a massa do povo holandês já estava mais sobrecarregada de trabalho, 
mais empobrecida e brutalmente oprimida do que as massas populares do 
resto da Europa somadas. Hoje em dia, a supremacia industrial traz consigo 
a supremacia comercial. No período manufatureiro propriamente dito, ao 
contrário, é a supremacia comercial que gera o predomínio industrial. Daí 
o papel preponderante que o sistema colonial desempenhava nessa época”.

mercantil representa o processo de submissão do capital comer-
cial ao capital industrial. 

Argui Marx (2013, p. 655): 

Ele era o ‘deus estranho’ que se colocou sobre 
o altar, ao lado dos velhos ídolos da Europa, e 
que, um belo dia, lançou-os por terra com um 
só golpe. Tal sistema proclamou a produção de 
mais-valor como finalidade última e única da 
humanidade. O sistema de crédito público, isto 
é, das dívidas públicas, cujas origens encontra-
mos em Gênova e Veneza já na Idade Média, 
tomou conta de toda a Europa durante o perío-
do manufatureiro. O sistema colonial, com seu 
comércio marítimo e suas guerras comerciais, 
serviu-lhe de incubadora. Assim, ele se conso-
lidou primeiramente na Holanda.

O desenvolvimento do capital comercial no interior 
dos modos de produção precedentes estabeleceu as bases do 
modo de produção essencialmente capitalista. Isso porque ele 
se apresentava como: 1) elemento de concentração da riqueza 
monetária; 2) uma figura que não compra para satisfazer suas 
necessidades pessoais, mas as necessidades de terceiros. Ele cola-
bora na perspectiva de universalizar a tessitura de uma produção 
destinada à troca; 3) por fim, ele recorre a violência aberta e 
sem meia frases de espoliação das riquezas dos povos coloniza-
dos e, paulatinamente, configura-se como o “deus desconhecido” 
dos modos pretéritos de organização da produção, em que num 
“belo dia, lançou-os por terra com um só golpe” todos os modos 
que estavam assentados na produção para troca e “proclamou a 
produção de mais-valor como finalidade última e única da huma-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

320 321

nidade” (Marx, 2017, p. 396-397). 
Isso não foi implementado de maneira espontânea e, 

muito menos, de forma pacífica, mas foi erguido mediante as es-
poliações dos povos conquistados e completa destruição das so-
ciedades que estavam assentadas na unidade entre agricultura e 
manufatura da comunidade aldeia. O capital comercial preparou 
o itinerário para o capital industrial mediante a constituição de 
métodos nada idílicos, como arremata Marx (2013, p. 630): “Na 
realidade, os métodos da acumulação primitiva podem ser qual-
quer coisa, menos idílicos”. E também não foram nada idílicos os 
processos que demarcaram o surgimento da indústria capitalista. 
Aponta Marx (2013, p. 391): “Igualmente, agudos foram os efei-
tos da maquinaria algodoeira inglesa sobre as Índias Orientais, 
cujo governador-geral constatava, em 1834- 1835: ‘Dificilmente 
uma tal miséria encontra paralelo na história do comércio. As 
ossadas dos tecelões de algodão alvejam as planícies da Índia’”. 
A forma de ser do capital industrial não implica contraposição 
ao capital comercial, mas simplesmente a sua superação; em que 
os elementos nodais para a constituição da primazia da produção 
do valor que se valoriza serão aperfeiçoados e de modo algum 
suplantados. 

O fetiche que enreda o capital comercial é desmistifi-
cado, “à proporção que funciona apenas como agente do capital 
produtivo” (Marx, 2017, p. 396-97). Ele culmina sendo supera-
do pelo capital industrial, e “onde esse capital predomina impe-
ram condições obsoletas” (Marx, 2017, p. 397). A metamorfo-
se que molda o desenvolvimento efetivo do modo de produção 
capitalista representa a superação da predominância do capital 
comercial e sua subordinação aos imperativos da produção in-

dustrial. Onde impera a insubmissão do capital comercial ao 
desenvolvimento da produção genuinamente capitalista, reina a 
constituição de uma formação social estranha à soberania abso-
luta do capital. Portanto, escreve Marx (2017, p. 397), “o desen-
volvimento autônomo do capital comercial se apresenta na razão 
inversa do desenvolvimento econômico geral da sociedade”. 

Foi o capital comercial que desenvolveu a orientação 
da produção para o valor de troca e implementou a forma cos-
mopolita do dinheiro como mercadoria universal. Ele fez isso 
realizando uma ação dissolvente das economias de subsistência. 
No entanto, a constituição da forma como o modo de produção 
capitalista vai se constituir depende da dinâmica interna de cada 
modo de produção precedente. Por exemplo, na Antiguidade, o 
desenvolvimento do capital comercial resultou na constituição 
do trabalho escravo e não na formação do trabalho assalariado. 
Já no mundo moderno, ele conduz ao trabalho assalariado na 
Europa; no entanto, não deixou de recorrer ao trabalho escravo 
nas colônias (Marx, 2017). 

O sistema colonial serviu como suporte fundamental 
do mercado mundial sob a égide do capital comercial. A céle-
re expansão do mercado mundial corroborou para a debacle das 
formas pretéritas de organização da produção, em que o valor 
de uso era subordinado ao valor de troca. A avidez da produção 
de mercadorias, em escala sempre ampliada, implicou o revolu-
cionamento das forças produtivas pelo capital industrial com a 
riqueza apropriada pelo capital comercial. No entanto, o capital 
comercial acaba entregando essa tarefa ao capitalista produtivo 
ou ele mesmo migra para o novo terreno privilegiado de apro-
priação e controle direto da produção do valor que se valoriza. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

322 323

Desse modo, o mercador “é o verdadeiro capitalista, que embol-
sa a maior parte do mais-valor” (Marx, 2013, p. 404).

O produtor passa a atuar como mercador e capitalista 
ou, então, o mercador se apodera diretamente da produção. 
Quando o mercador não faz a transição para o capitalista, ele 
pode representar um obstáculo ao revolucionamento das forças 
produtivas, pois preserva as relações de exploração do trabalho 
em bases análogas à escravidão (Marx, 2013). 

O mercador torna-se industrial ou, antes, faz com que a 
indústria artesanal – sobretudo a pequena indústria rural – tra-
balhe para ele. Por outro lado, o produtor torna-se mercador. 
Escreve Marx (2013, p. 405): “O produtor é, ele mesmo, merca-
dor. O capital comercial realiza apenas o processo de circulação. 
Originalmente, o comércio foi o pressuposto para a transfor-
mação da indústria corporativa e doméstico-rural e da agricul-
tura feudal em empresas capitalistas”. Com o revolucionamento 
das forças produtivas e das relações de produção, “o comércio 
se converte em servidor da produção industrial, para a qual a 
constante expansão do mercado é condição vital” (Marx, 2013, 
p. 405). 

Esse revolucionamento requer a ampliação incessante 
da produção. Por isso o capital industrial não pode emergir e 
desenvolver-se sem o mercado mundial; este não é mais contro-
lado pelo representante do capital comercial, mas pelo capital 
portador de juros ou capital monetário, que controla o mercado 
mundial com seu sistema creditício. No entanto, o capital porta-
dor de juros “também constitui uma forma extremamente antiga 
do capital” (Marx, 2017, p. 406). 

Diferentemente do entesourador, o representante do ca-

pital industrial consegue ampliar seu estoque de capital lançando 
seu dinheiro na circulação, enquanto o representante do capital 
usurário preferia preservar sua riqueza mantendo-o fora da cir-
culação. As duas personificações apaixonadas pelo dinheiro reve-
lam duas naturezas distintas acerca das formas de ser do capital. 
O entesourador representa o capital na fase pré-capitalista; já o 
capitalista industrial representa o capital em sua fase genuina-
mente capitalista, quando o capital industrial comparece como 
senhor do processo de produção e circulação (Marx, 2017). 

Para assumir a forma do capital, o dinheiro precisa passar 
pela metamorfose, carece sair de si mesmo e converter-se em 
mercadoria. O dinheiro não considera a mercadoria como uma 
estranha a ele, como acontece com o entesourador. O capitalista 
tem faro e observa que cada mercadoria guarda dentro de si a 
possibilidade de converter-se em dinheiro; cada mercadoria é 
dinheiro em potência. Para isso, as condições precisam ser cons-
tituídas adequadamente (Marx, 2013). 

A mercadoria constitui-se como um meio “milagroso de 
se fazer mais dinheiro a partir do dinheiro” (Marx, 2013, p. 197). 
A relação entre valor e mais-valor encontra analogia na relação 
de identidade e diferenciação existente entre Deus Pai e Deus 
Filho, “sendo ambos da mesma idade e constituindo, na verda-
de, uma única pessoa, pois é apenas por meio do mais-valor de 
£10 que as £100 adiantadas se tornam capital, e, assim que isso 
ocorre, assim que é gerado o filho e, por meio do filho, o pai, de-
saparece sua diferença e eles são apenas um, £110” (Marx, 2013, 
p. 197). 

A metamorfose do valor que se valoriza precisa passar 
“de uma forma a outra, sem se perder nesse movimento, e, com 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

324 325

isso, transforma-se no sujeito automático do processo” (Marx, 
2013, p. 197). O capitalista é a personificação do capital; este 
não controla e determina a relação. A metamorfose D-M-D’ 
configura-se como uma espécie de rotação automática na qual 
o fetiche se faz completo; dessa forma, o capitalista tem a posse 
do dinheiro e controla o processo de produção, sendo também 
subordinado pelo capital. 

Na verdade, o capitalista não controla efetivamente o ca-
pital, mas é por ele controlado. É o capitalista que ama o dinhei-
ro e o capital, não é o capital que ama o capitalista. O capital é 
o sujeito automático do processo. Assim, o capitalista também 
emerge como um ser alienado e controlado pelo capital, e não 
como senhor do capital. 

Marx (2013, p. 197-198, grifo nosso) descreve o movi-
mento dialético desse sujeito automático e usurpador de mais-
-valor: 

Na verdade, porém, o valor se torna, aqui, o 
sujeito de um processo em que ele, por debaixo 
de sua constante variação de forma, aparecen-
do ora como dinheiro, ora como mercadoria, 
altera sua própria grandeza e, como mais-valor, 
repele [abstösst] a si mesmo como valor origi-
nário valoriza a si mesmo. Pois o movimento 
em que ele adiciona mais-valor é seu próprio 
movimento; sua valorização é, portanto, au-
tovalorização. Por ser valor, ele recebeu a 
qualidade oculta de adicionar valor. Ele 
pare filhotes, ou pelo menos põe ovos 
de ouro. 
Como sujeito usurpador de tal processo, no 
qual ele assume ora a forma do dinheiro, ora a 
forma da mercadoria, porém conservando-se e 

expandindo-se nessa mudança, o valor requer, 
sobretudo, uma forma independente por meio 
da qual sua identidade possa ser constatada. E 
tal forma ele possui apenas no dinheiro. Este 
constitui, por isso, o ponto de partida e de 
chegada de todo processo de valoriza-
ção. 

O capital é valor que se valoriza e não somente dinheiro 
que amplia sua quantificação. O capital é “meta-morfose”, é mu-
dança constante de forma, de morfologia, de composição, não 
subsistindo na forma do dinheiro e na forma mercadoria, con-
servando e expandindo-se nessa “trans-forma-ção”. O dinheiro 
representa a “forma” mais elevada de manifestação do fetiche da 
mercadoria e, por sua vez, ele é nada sem o processo que leva 
a transformação da força de trabalho em mercadoria. Assim, o 
dinheiro se transforma em valor-capital e o fetiche do capital 
supera o fetiche do valor-dinheiro, porque ele passa de capital-
-mercadoria ao capital-dinheiro e assim sucessivamente. 

O capital não estaciona na forma de dinheiro, o capitalis-
ta não se confunde com o entesourador, o dinheiro deve circular 
e não pode deixar de circular incessantemente. Ele precisa mu-
dar de pele e passar tanto da forma dinheiro para forma merca-
doria quanto carece passar de um agente do capital para outro 
agente do capital. Se o dinheiro não circular e não se converter 
em mercadoria e depois em dinheiro, o capital não pode consti-
tuir-se como um sujeito automático. 

O dinheiro converte-se efetivamente numa espécie de 
divindade quando assume a forma de capital. É o capital que 
é o pseudossujeito automático, e não o dinheiro por si. Não é 
simplesmente a existência do dinheiro que determina a aparição 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

326 327

do capital como “sujeito automático”, como um indeterminado 
que se determina. A mistificação do “sujeito automático” somen-
te pode emergir pela mediação da constituição de uma relação 
social determinada; é preciso que subsistam as condições sociais 
adequadas para que os seres humanos apareçam como coisas e as 
coisas como personificações. 

É pela mediação das condições objetivas que constituem 
o mercado mundial que emergem as bases para que possa aflorar 
a ficção do “sujeito automático”. A constituição do mercado 
mundial se inscreve em inteira consonância com o processo 
de apropriação das terras camponesas e a transformação dos 
camponeses em trabalhadores assalariados. O capital somente 
pode parir filhotes e parecer como “sujeito usurpador” do 
processo de produção como processo de valorização quando as 
condições objetivas estão estabelecidas. 

É mister destacar que Marx não começa O capital, com 
uma fórmula moral ou jurídica, acusando o capitalista de ladrão 
ou corrupto. A análise marxiana do sistema do capital é cien-
tifica e não moral. Marx não opera uma crítica ao sistema do 
capital a partir de postulados metafísicos, por isso que ele supe-
ra completamente a afirmativa expressa por Joseph Proudhon, 
que considerava a propriedade como roubo5. É somente num 

5  Marx esclarece os limites da afirmativa que considera a propriedade como 
um roubo, já que o termo “roubo” não se constitui como uma categoria 
econômica, senão como uma categoria jurídica. Enveredar pela investigação 
de sua natureza não deve fazer esquecer o caráter predominante que ocupa 
a esfera econômica em qualquer modo de produção. Assinala Marx (1982, 
p. 219), em sua correspondência com J. B. Schweitzer (Londres, 24 de ja-
neiro de 1865): “Apesar da sua aparência de assalto ao céu, encontra-se em 
O que é a propriedade? esta contradição: de um lado, Proudhon critica a 

segundo momento – depois de ter escrutinado cientificamente 
a peculiaridade das categorias decisivas mercadoria, dinheiro e 
capital – que Marx (2013) vai apontar o pressuposto da gênese 
do capital. O capital tem seu ponto de partida nas espoliações. 
O ponto de partida do movimento D-M-D’ está nas espoliações 
e nos roubos; entretanto, Marx não começa sua obra com as es-
poliações e expropriações, denominando o capitalista como um 
ladrão; porque não se trata de uma análise moral, mas da forma 
de ser do capital, em que o capital gesta a si mesmo pela subs-
tantivação das formas. O capital tem em si mesmo, do ponto de 
vista formal, sua quintessência em si mesmo. 

Doravante, o capital constitui-se como valor em proces-
so, dinheiro em processo. “Ele sai da circulação, volta a entrar 
nela, conserva-se e multiplica-se em seu percurso, sai da circu-
sociedade a partir do ponto de vista do pequeno camponês (mais tarde, do 
pequeno-burguês) francês; de outro, aplica a ela a escala que lhe transmiti-
ram os socialistas. O próprio título indica as deficiências do texto. O proble-
ma fora tão mal colocado que a solução não podia ser correta. As ‘relações 
de propriedade’ dos tempos antigos foram destruídas pelas feudais, e estas 
pelas burguesas. Assim, a história encarregou-se de submeter à crítica as 
relações de propriedade do passado. No fundo, Proudhon trata é da moder-
na propriedade burguesa, tal como existe hoje. À pergunta – o que é esta 
propriedade? – só se podia responder com uma análise crítica da economia 
política que abarcasse o conjunto destas relações de propriedade, não em 
sua expressão jurídica, como relações de vontade, mas em sua forma real, 
isto é, como relações de produção. No entanto, como Proudhon vinculava 
a totalidade destas relações ao conceito jurídico geral de ‘propriedade’, não 
podia ir além da resposta que Brissot já dera, numa obra similar, anterior a 
1789, repetindo-a com as mesmas palavras: “a propriedade é um roubo”. Na 
melhor das hipóteses, daí se pode deduzir que o conceito jurídico burguês 
de ‘roubo’ é aplicável, também, aos lucros “honestos” do próprio burguês. 
Ademais, já que o ‘roubo’, como violação da propriedade, pressupõe a pro-
priedade, Proudhon enredou-se em toda a sorte de elucubrações sobre a 
‘verdadeira propriedade burguesa’”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

328 329

lação aumentado e começa o mesmo ciclo novamente. D-D’, 
dinheiro que cria dinheiro – money which begets money – é a des-
crição do capital na boca de seus primeiros intérpretes, os mer-
cantilistas” (Marx, 2013, p. 198). 

O capital é a síntese do fetiche expresso na forma mer-
cadoria e na forma dinheiro, pois o capital é dinheiro em movi-
mento e mercadoria em movimento. O fetiche alcança no capital 
sua forma mais sofisticada e elaborada de expressão do valor, 
pois ele é tanto mercadoria quanto dinheiro: capital-mercadoria 
e capital-dinheiro. O capital é incessante processualidade dialé-
tica do fetiche da mercadoria e do fetiche do dinheiro, sendo a 
forma mais elevada da ofuscante manifestação dourada do di-
nheiro, que parece ter vida própria e esconder tanto o tempo de 
trabalho necessário como fundamento do valor quanto o proces-
so de realização da alquimia que permite que dinheiro gere mais 
dinheiro. Dessa maneira, as relações genuinamente capitalistas 
implicam na completa subsunção do fetiche da mercadoria pelo 
fetiche do capital. O fetiche da mercadoria e o fetiche do dinhei-
ro encontra sua síntese no capital, ganhando uma forma ainda 
mais poderosa de expressão. 

A fórmula afirmada pelos mercantilistas de “comprar 
para vender mais caro” constitui-se como a forma de ser do ca-
pital industrial e do capital comercial, ou do capital fetiche em 
sua inteireza. No entanto, é preciso elucidar o que os mercanti-
listas não fazem, ou seja, eles não esclarecem como o mais-va-
lor emerge efetivamente. A fórmula (D-M-D’) serve também 
para explicar o movimento do capital portador de juros, que se 
apresenta sem a mediação, como se o dinheiro emanasse de si 
mesmo (D-D’) (Marx, 2013, p. 198). O capital comercial e o 

capital portador de juros possuem naturezas semelhantes; eles 
não produzem diretamente mais-valor, mas vivem da partilha do 
mais-valor oriundo da produção. Escreve Marx (2013, p. 205): 
“No curso de nossa investigação, veremos que tanto o capital co-
mercial como o capital a juros são formas derivadas; ao mesmo 
tempo, veremos por que elas surgem historicamente antes da 
moderna forma básica do capital”. 

As mercadorias podem ser vendidas por preços que não 
correspondem a seus valores, mas esse desvio tem de ser consi-
derado como uma infração da lei da troca de mercadorias, pois 
não é na circulação que se dá a constituição do mais-valor. A sim-
ples troca de equivalentes não é um mecanismo para a ampliação 
do valor. Nas tentativas de apresentar a circulação de mercado-
rias como fonte do mais-valor, esconde-se a confusão de valor de 
uso com o valor de troca (Marx, 2013, p. 201). 

Não subsiste criação de mais-valor na circulação de 
mercadorias. Esclarece Marx (2013, p. 204): “Pode-se virar e 
revirar como se queira, e o resultado será o mesmo. Da troca 
de equivalentes não resulta mais-valor, e tampouco da troca de 
não equivalentes resulta mais-valor. A circulação ou a troca de 
mercadorias não cria valor nenhum”. Desse modo, é totalmente 
impossível explicar a criação do valor e, consequentemente, a 
transformação de dinheiro em capital pela mediação da circula-
ção, como queriam os mercantilistas. 

Não é na esfera do capital comercial que sucede a forma-
ção do mais-valor, pois ele não emana da troca de equivalentes. 
A presença duma quantidade maior de dinheiro emanada da cir-
culação somente pode emergir episodicamente da esperteza de 
um capitalista sobre outro capitalista, em que um comerciante 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

330 331

se coloca como parasita de outro mercador: o que um ganha, de 
um lado, o outro perde, do outro. Nesse caso, não passa de uma 
trapaça, de uma rapinagem que não constitui a essência do capi-
tal industrial, mas somente seu ponto de partida. 

Marx (2013, p. 205) entende que o processo de valo-
rização do capital comercial não pode ser explicado pela mera 
trapaça; ele decorre de uma série de elos intermediários que 
servem para fetichizar a relação, escondendo o fundamento da 
processualidade e seu vínculo essencial com a produção. O mais-
-valor não emana da circulação, apesar de carecer dela para que 
o processo de valorização possa se realizar. A produção do mais-
-valor se inscreve nas suas costas das suas personificações (Marx, 
2013). 

O possuidor de mercadorias pode, por meio de seu tra-
balho, criar valores, mas não valores que valorizam a si mes-
mos. O produtor de mercadorias também não deve produzir 
mais-valor equidistante da esfera da circulação; pois necessita da 
relação social com os demais possuidores de mercado. Conse-
quentemente, fica impossibilitado de transformar dinheiro em 
capital. Isso quer dizer que a despeito de a circulação não criar 
mais-valor, não se pode produzir mais-valor sem considerar a 
esfera da circulação. Marx (2013, p. 206, grifo nosso) aponta 
a dialética que modela essa relação: “Portanto, o capital não 
pode ter origem na circulação, tampouco pode não 
ter origem circulação. Ele tem de ter origem nela e, ao 
mesmo tempo, não ter origem nela”. 

Numa sociedade produtiva de mercadorias em que todo 
mundo é comprador e vendedor, devem assim atender as neces-
sidades da circulação e da produção para o capital exista. É isso 

que garante que pela compra de mercadorias o capital realize o 
salto mortal do processo de valorização do valor, coisa que não 
se sucede com o capital fictício, que acaba apontando que a for-
ma de ser do capital é e não capital em sua forma genuína. 

A troca de equivalentes é o ponto de partida do proces-
so de produção do valor, mas é na produção que se inscreve o 
processo de criação do mais-valor. Para isso, o capitalista precisa 
comprar meios de produção e força de trabalho; no entanto, no 
final do processo, deve retirar da circulação mais-valor do que 
nela lançara inicialmente. Isso indica que a simples relação de 
afirmação e negação da mercadoria e do dinheiro é insuficiente 
para assegurar a existência do capital. O capital somente pode 
ser capital se ele estabelecer uma relação de afirmação e negação 
com o trabalho, como o seu efetivamente ser outro, que ele nega 
e refrata o tempo todo. Na verdade, não é o trabalho em abstra-
to, mas a força de trabalho; pois é esta que produz mercadorias, 
sendo valor de uso para o capitalista e simples movimento de 
rotação simples (M-D-M) de mercadorias para aquele que vende 
sua força de trabalho6. 

Por sua vez, as condições de produção de mais-valor e 
as condições de realização da mais-valor não são as mesmas; isso 
implica que o fetiche deve ganhar novos corolários. Existem va-

6  Escreve Grespan (2012, p. 89): “Na produção ‘O trabalho não é apenas o 
valor de uso contraposto ao capital, mas é também o valor de uso do próprio 
capital’. Além de contraposta, a força de trabalho é usada pelo capital como 
parte dele mesmo: tendo comprado o direito a este uso, ele a coloca em 
atividade, consumindo o valor de uso que agora se tornou seu. ‘Através da 
troca com o trabalhador, o capital se apropriou do trabalho mesmo; este se 
tornou um dos seus momentos, que atua, então, enquanto vitalidade frutífe-
ra sobre sua objetividade existente e, assim, morta’”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

332 333

riáveis que independem da vontade e da subjetividade do capita-
lista e que podem conduzir ao naufrágio o investimento realizado 
em meios de produção e força de trabalho. Para que o dinheiro 
possa converter-se em capital é necessário que o circuito seja 
completo. O circuito da produção do valor tem de ser seguido 
pelo circuito da realização do valor. Subsiste uma unidade entre 
processo de produção e processo de circulação de mercadorias. 

O capital é uma totalidade formada pela produção e pela 
circulação; a produção ocupa função predominante na totalida-
de social determinada. No entanto, se o circuito da produção 
de valor não for sucedido pela realização do valor, o capital não 
se realiza e entra em crise; por isso, a produção precisa estar 
conectada à circulação e vice-versa. Sem essa unidade dialética 
torna-se impossível a realização do salto mortal da mercadoria, 
ou seja, a passagem da forma mercadoria para a forma dinheiro 
e da forma dinheiro para a forma capital. 

É um salto mortal porque existe sempre o risco de o 
valor produzido não se realizar. A incerteza está posta no coração 
da produção de mercadorias, havendo a possibilidade de o valor 
produzido se realizar ou não se realizar. A dialética da realização 
e da não realização promove angústia na alma do capitalista, 
fazendo com que a personificação do capital busque sempre 
investir seu dinheiro na produção de uma mercadoria que tenha 
possibilidade de operar a metamorfose do valor em mais-valor. 
O capital deve mover-se na perspectiva de produzir mercadorias 
que possam realizar o circuito completo do capital. 

O valor que se valoriza − o mais-valor − configura-se 
como o fundamento ontológico da relação de produção e circu-
lação; ela é sustentáculo e a coluna vertebral de todo o edifício 

social constituído. O processo de valorização do valor encontra 
seu coroamento na autovalorização. Escreve Grespan (2012, p. 
93): “O que na circulação simples aparecia como substância cujo 
movimento não determina por si suas formas, passa a ser ‘uma 
substância processante, se-movente, ou seja, determinação de 
seu movimento unicamente por si enquanto finalidade de si”. 

É a mercadoria força de trabalho que constitui a força 
matricial para que o capital possa se forjar como sujeito, como 
força movente que somente se constitui pela mediação com o 
trabalho vivo. Dessa forma, o capital forja as condições para se 
plasmar como trabalho morto que se ergue contra o trabalho 
vivo, pois relação estabelecida com a força de trabalho não é 
harmoniosa, mas repleta de tensões e contradições. 

Desse modo, as categorias mercadoria, dinheiro e capital 
são três manifestações fetichistas; sendo que o capital é a síntese 
de todo o processo de fetichização, sendo o ponto de partida e 
de chegada do fetiche, pois ele é capital-mercadoria e capital-di-
nheiro e carece passar sucessivamente pela mudança de forma. 
Mercadoria e dinheiro são roupagens ou formas diferenciadas do 
processo de rotação do capital. O fetiche da mercadoria serve de 
ponto de inflexão para revelação do fetiche do dinheiro, enquan-
to forma mais evidente do monstro que parece ter vida própria. 

Segundo Boccega (2007, p. 15-16): 

Com efeito, mercadoria e dinheiro são mo-
mentos da circulação do capital, diferentes 
roupagens com que o mesmo se manifesta no 
processo complexo de sua autorreprodução e 
ampliação. Necessário consignar que mercado-
ria e dinheiro exteriorizam um mesmo conteú-
do, tornado finalidade de si próprio, que é o 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

334 335

capital. Trata-se de formas-valor da circulação 
do capital, portanto meios para sua autovalo-
rização, colocadas em movimento pelo consu-
mo, pela necessidade de apropriação de valores 
de uso.

A mudança de forma vai ampliando o processo de feti-
chização expresso na manifestação primeira da mercadoria, pois 
no primeiro instante estava relacionado ao processo de produ-
ção do valor, em que o tempo socialmente necessário precisa 
ser revelado, é preciso esclarecer o processo de mistificação que 
perpassa o processo de produção do mais-valor, ou seja, como o 
valor se valoriza. A névoa misteriosa e fantasmal que perpassava 
a forma mercadoria ganha corolários mais sofisticados na passa-
gem de uma forma a outra, na sucessão das formas mercadoria, 
dinheiro e capital, Marx revela o fetiche completo do capital na 
esfera produtiva de mais-valor. 

Finalmente, o capital pode apresentar-se como valo-
r-capital, depois de ter convivido com as distintas formas de 
organização da produção e não passar de uma espécie de deus 
desconhecido como o Deus dos cristãos, anunciado por Paulo 
no Areópago dos gregos. Assim, como a divindade cristã, que 
passou da condição de desconhecida para a única manifestação 
verdadeira da divindade, o capital precisou adular os outros mo-
dos de produção até que um belo dia deu um chute em todos 
eles e ergueu-se como única forma possível de organização da 
produção e reprodução social. Assim como a divindade cristã, o 
capital se consolidou como a grande divindade dos tempos mo-
dernos, em que nada pode escapar de seu comandado e de seu 
ordenamento, agora todos devem se curvar aos seus pés (Marx, 

2013, p. 655). 
Doravante, fica claro que o capital não é uma coisa (res), 

muito menos um amontoado de coisas e objetos produzidos, 
mas uma relação social constituída que tem sua quintessência 
na subsunção da força de trabalho. De maneira análoga ao modo 
de produção escravista, em que o senhor inexiste sem o escravo, 
o modo de produção essencialmente capitalista inexiste sem o 
trabalho assalariado, em que a subordinação da força de trabalho 
é sucedida pela inserção desse trabalho no universo de consumo 
de coisas e na sua transformação numa coisa. Assim, o capital não 
é uma coisa, mas uma relação social que transforma os trabalha-
dores e os seres humanos em coisas e em subservientes as coisas 
que emanam de suas mãos. Assim, as coisas assumem conotações 
sagradas, aparecem como espécies de “totem” ou figura mágica 
quando se assumem a forma de mercadoria, forma de dinheiro e 
a forma valor-capital. 

A subsunção real do trabalho representa a inauguração 
do novo tempo, do tempo hegemonizado pelo domínio absoluto 
do capital; a partir desse momento, tudo que existe deve se cur-
var ao fetiche do capital. O capital deixa de ser uma mera figura 
acessória como subsistia nos modos de produção precedentes, 
como os deuses nos intermúndios de Epicuro (Marx, 2017), 
para subordinar todas as divindades ao seu domínio e todos os 
seres humanos aos seus imperativos. No entanto, nada disso seria 
possível sem a formatação de uma nova maneira de exploração 
e dominação do trabalho. A partir desse momento, as formas 
pretéritas do trabalho passam a ser consideradas como anômalas, 
pois representam o travamento do processo em que o trabalha-
dor possa participar do mercado como vendedor e comprador 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

336 337

das mercadorias emanadas de seu próprio trabalho. A constitui-
ção dessa relação faz o mundo burguês parecer como o melhor 
dos mundos possíveis, como a verdadeira promessa de realização 
do céu na terra. 

Nota-se que a metafísica ganha fundamentos e corolá-
rios que não emanam da imaginação humana, mas brota de bases 
fortuitamente materiais. No entanto, o primeiro passo para des-
mistificação da entidade que parece um autômato foi dado por 
Marx quando decifrou o código secreto do mais-valor, o papel 
essencial que ele cumpre na constituição na forma de ser do va-
lor-capital; cumprindo assim o propósito que havia afirmado: “o 
segredo da criação de mais-valor tem, enfim, de ser revelado” 
(Marx, 2013, p. 250). Todos os mistérios do capital estão rela-
cionados ao processo de produção do mais-valor, este mistério 
transcende o mistério da mercadoria, enquanto “hieróglifo so-
cial”, e o mistério do dinheiro. 

5.3 A relação dialética entre processo de produção e 
processo de circulação do capital

O livro segundo é dedicado ao processo de circulação do 
capital e comprova a veracidade da afirmação marxiana de que 
o capital emerge e não emerge da circulação, que ele não tem 
origem na circulação e tampouco pode não ter origem na circu-
lação (Marx, 2014). Após revelar as contradições do processo de 
produção de mais-valor em seu aspecto relativamente abstrato 
e ideal, Marx passa a exposição e elucidação das contradições 
que envolvem o processo de circulação e realização do mais-va-
lor na esfera das metamorfoses do capital e não simplesmente 

nas metamorfoses das mercadorias, bem como as contradições 
presentes nas vicissitudes da rotação e na reprodução do capital. 

O ponto de partida do livro segundo não é a circula-
ção simples de mercadorias, mas a circulação das mercadorias 
produzidas pelo próprio capital. É preciso continuar revelando 
as contradições que envolvem o processo de produção de mais-
-valor e como ele é obliterado no movimento existente entre 
produção e circulação. O feixe de complexidade que envolve o 
processo de circulação denota sua relação dialética com a produ-
ção e que subsistem setores da circulação, como a indústria de 
transportes e de comunicações, em que se inscreve também a 
produção de mais-valor. A conversão da mercadoria em dinheiro 
representa um “salto mortale”; se esse salto não se dá integralmen-
te, a transformação de dinheiro em mercadoria acaba naufragan-
do e impedindo que o valor se converta em mais-valor. 

O processo de produção do capital configura-se como 
uma unidade do processo de produção e do processo de circu-
lação; o primeiro não subsiste sem o segundo. O movimento da 
circulação desempenha um papel essencial na reprodução am-
pliada do capital, quando o mais-valor capitalizado deve retornar 
ao processo produtivo. 

O circuito completo do capital se manifesta na tripla 
forma funcional de desenvolvimento: capital-monetário, capital-
-produtivo e capital-mercadoria. O primeiro dá-se no momento 
em que o capitalista aparece como comprador de mercadorias 
(meios de produção e força de trabalho). Nesse momento seu 
dinheiro se converte em mercadoria (D-M). No segundo, ele 
consome produtivamente a mercadoria comprada. Nesse instan-
te, ele atua como produtor de mercadorias, e seu capital passa 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

338 339

pelo processo de produção. O resultado dessa movimentação é 
uma mercadoria nova, portadora de um valor maior em relação 
ao que foi adiantado. O terceiro é aquele em que o capitalista 
retorna ao mercado como vendedor; sua mercadoria deve reto-
mar a forma dinheiro por intermédio da circulação M-D (Marx, 
2014). 

Estas três formas funcionais de desenvolvimento do capi-
tal industrial fluem numa unidade aparente entre si, como se fos-
se um processo continuo de desenvolvimento que se expressam 
na fórmula: D-M…P…M’-D’. Os pontos significam a interrup-
ção provisória da circulação, e M’ e D’ indicam o crescimento de 
M e D. No decorrer do livro primeiro, Marx se referiu somente 
ao primeiro e ao terceiro estágios quando eles foram necessários 
para o entendimento do segundo estágio, ou seja, ao processo 
de produção do capital. No livro segundo, Marx (2014) delineia 
melhor os dois instantes da circulação como momentos total-
mente articulados à produção de maneira abstrata e ideal e não 
em sua forma concreta. 

A fórmula D-M < T/Mp (Força de Trabalho e Meios de 
produção) aponta a transformação do capital monetário em ca-
pital produtivo. O capital monetário é a forma em que o capital 
adiantado aparece e representa a primeira fase do ciclo ou o pri-
meiro suporte de manifestação do valor. Nesse momento, o ca-
pital exerce as funções que é própria do dinheiro como meio de 
compra e meio de pagamento. A conversão do dinheiro em mer-
cadoria se constitui como a forma latente do capital produtivo. 

A circulação se decompõe na transformação de D em 
Mp (Meios de produção) e T (Força de Trabalho), representan-
do assim o primeiro estágio da produção. D-T é o momento 

característico da transformação de capital monetário em capi-
tal produtivo. O dinheiro obtido pelo trabalhador se decompõe 
em T-D-M; o dinheiro para o trabalhador representa somente a 
forma da circulação simples de mercadorias. O dinheiro exerce 
a função de simples mediador no intercâmbio das mercadorias, 
enquanto D-Mp é o elemento necessário para que se realize a 
massa de trabalho comprada como mercadoria (Marx, 2014). 

O salário é somente a forma disfarçada para a realização 
de mais-valor. Aparentemente, a compra e a venda da mercado-
ria força de trabalho em nada se distinguem da compra e da ven-
da das demais mercadorias. A venda da força de trabalho como 
mercadoria somente é possível devido à sua existência alienada 
em relação aos meios de produção. A posse dos meios de produ-
ção pelo capitalista permite que ele compre a força de trabalho. 
Assim, o dinheiro nas mãos do capitalista se transforma em ca-
pital monetário. O contato da força de trabalho com os meios 
de produção assegura a metamorfose do capital monetário em 
capital produtivo. 

A alienação dos meios de produção se configura como 
pré-condição para a alienação da força de trabalho de seu ven-
dedor. O encadeamento de classe entre capitalista e o trabalha-
dor está pressuposto no momento em que os dois se confrontam 
na operação D-T (para o capitalista) e T-D (para o trabalhador). 
Essa vinculação ocorre no interior de uma relação social em que 
a compra e a venda de mercadorias estão pressupostas. 

Para que o capital monetário desempenhe sua função no 
universo produtivo (D-M< T/Mp), as condições históricas para 
o seu estabelecimento já foram instituídas. O trabalhador não 
figura mais como meio de produção (como na sociedade escra-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

340 341

vista) nem como proprietário dos meios de produção (como na 
sociedade asiática). Para que o capital possa se apoderar da pro-
dução, é necessário que exista o comércio, ou seja, a circulação e 
a produção de mercadorias. A compra e a venda de mercadorias 
precisam se generalizar; para isso é fundamental que existam tra-
balhadores livres como os pássaros. 

O segundo ciclo do capital (D M…P…M’-D’) represen-
ta uma interrupção da circulação do valor de capital adiantado 
em forma-dinheiro. “Com a transformação do capital monetário 
em capital produtivo, o valor de capital conservou uma forma 
natural, na qual ele não pode continuar a circular, mas tem de 
entrar no consumo, mais precisamente no consumo produtivo” 
(Marx, 2014, p. 127). 

O primeiro estágio estabelece as bases para a formação 
do segundo estágio D M<T/Mp…P. Os pontos indicam a inter-
rupção da circulação; o processo cíclico sai da esfera da circula-
ção da mercadoria para penetrar na esfera da produção. O está-
gio do capital monetário é um elemento propedêutico do capital 
produtivo, enquanto segundo estágio (Marx, 2014, p. 126). 

É pela mediação da exploração da força de trabalho que 
se objetiva o movimento de conservação do valor existente 
nas mercadorias e a criação do novo valor. O capital produtivo 
consome força de trabalho e meios de produção na perspectiva 
não somente de conservar o valor adiantado na compra das 
mercadorias T e Mp, mas de constituir um novo valor. Este 
somente se efetiva pela mediação da força de trabalho.

A diferença essencial entre o primeiro e o último estágio 
da circulação é que o primeiro funciona como capital monetário 
e o segundo como capital mercadoria. No primeiro estágio o 

dinheiro transformou-se em mercadoria; no segundo estágio da 
circulação, é necessário converter a mercadoria em dinheiro, ou 
seja, é preciso operar um procedimento inverso. O capital mo-
netário precisa deixar seu casulo para revelar a crisálida e trans-
formar-se em borboleta; se não fizesse isso, ele acabaria imóvel 
e inexistiria a produção de mais-valor e, consequentemente, a 
alquimia da transformação do dinheiro em capital não se reali-
zaria. Para operar a metamorfose do dinheiro em mais dinheiro, 
ele deve abandonar a sua posição de inércia. A conversão em ca-
pital produtivo desperta novas potencialidades em seu interior. 

Pela mediação da exploração da força de trabalho na pro-
dução, o capitalista pode lançar um novo valor no mercado. A 
massa de mercadorias se transformou em capital mercadoria, 
portador do valor valorizado. O mais-valor (m) veio ao mundo 
no interior do processo de produção. No entanto, ele aparece 
no mercado na forma de capital mercadoria (M’) que precisa 
retornar à forma do capital monetário (D’-D) (Marx, 2014). Na 
segunda forma da circulação, a massa de mercadorias é portado-
ra do valor que foi valorizado (M’-D’). A mercadoria não é mais 
a mesma, ela tem agregado um novo valor; no entanto, esse novo 
valor precisa se realizar. 

O capital que teve seu primeiro ato de circulação como 
D, como capital monetário, retorna à mesma forma mediante o 
ato M’-D’. Após percorrer as duas fases contrárias da circulação 
(D-M e M-D), ele pode recomeçar o ciclo que constitui todo o 
processo de produção do mais-valor. No segundo ciclo da circu-
lação, o mais-valor aparece, pela primeira vez, transmutado na 
forma-mercadoria, enquanto para o capital monetário (D) re-
presenta o retorno ou a reconversão à sua forma original (Marx, 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

342 343

2014). 
O resultado desse ciclo D…D’ deve existir agora somen-

te como D, como um produto em que se extingue seu processo 
de formação. Doravante, D assume uma forma aparentemente 
autônoma, desvencilhada do processo originário. No entanto, a 
sua nova formatação esconde seu substrato fundamental: D é D 
+ d. Nessa nova conformação, o dinheiro deixou de ser dinhei-
ro, abandonou sua existência desprovida de valor para se consti-
tuir como capital realizado ou como valor que se valoriza (Marx, 
2014). 

Na nova forma de D como D’: “Temos, assim, a expres-
são sem conceito [begrifslose] da relação de capital, sob cuja forma 
o capital realizado aparece em sua expressão monetária” (Marx, 
2014, p. 138). O mesmo não pode ser afirmado em relação M’ 
(= M + m), pois M e M’ não passam de partes proporcionais de 
valor da mesma massa homogênea de mercadorias. Nessa forma-
tação, M’ não pode desvencilhar-se de sua articulação orgânica 
com P, ou seja, com o substrato fundamental de sua aparição no 
mundo. O mesmo não ocorre com D’, pois este aboliu comple-
tamente seu vínculo com P pela mediação de M’. Em D’ obser-
va-se a “diferença sem-conceito entre a soma principal e a soma 
adicional contida em D’, ao passo que este expressa o resultado 
do movimento D… D’, desaparece assim que D’ volta a funcio-
nar ativamente como capital monetário” (Marx, 2017, p. 138). 

As duas formas do capital (capital monetário e capital 
mercadoria) expressam duas maneiras distintas da circulação: 
uma se refere à circulação do capital e a outra, à circulação do 
capital agregado de mais-valor. Assim, D e D’ exercem funções 
diferentes não apenas em termos quantitativos, mas também 

qualitativamente. A forma-mercadoria (M’) e a forma dinheiro 
(D’) se apresentam como formas distintas do valor valorizado 
do capital. 

Elas são formas de manifestação da realização do valor, 
ou seja, do capital (D) acompanhado de mais-valor (d). No en-
tanto, diferentemente de M’, o capital-dinheiro (D’) se constitui 
como uma forma sem conceito. As formas D’ e M’ representam 
formas idênticas de expressão do mais-valor; elas não passam da 
representação do valor valorizado e são formas que expressam 
o “resultado da função do capital produtivo, da única função na 
qual o valor de capital cria valor” (Marx, 2014, p. 140). A sua 
existência como capital monetário coloca em movimento um 
processo em que “todo rastro desse processo está apaga-
do, uma vez que toda forma particular de uso da mercadoria 
geralmente se apaga no dinheiro” (Marx, 2017, p. 141). 

O capital mercadoria precisa se converter em capital 
monetário, e ao converter-se na configuração primeira do está-
gio da circulação deve reproduzir o ciclo apagando por completo 
suas pegadas, já que D’ deve se converter novamente em D para 
recomeçar um novo circuito. É preciso apagar as pegadas de que 
a efetiva alteração de valor pertence exclusivamente à metamor-
fose P, ao processo de produção, que se configura como a meta-
morfose real do capital, diante das metamorfoses simplesmente 
formais da circulação (Marx, 2014, p. 142). 

Nos três ciclos configurados em D-M< T/Mp... P....P.... 
M’-D’, o capital monetário aparece na forma de D-M, o capital 
produtivo em M-P e o capital mercadoria na forma M’-D’, que 
em seu processo de rotação ampliada se converte em D-D (que 
esconde D’), em P-P (que esconde P’) e M’-M’ (que não pode 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

344 345

esconder seu vínculo com P). 

O mais-valor produzido desaparece sempre que o capital 
monetário (D) começa o novo ciclo. Uma parte sempre crescen-
te do mais-valor será capitalizada, denotando que o processo de 
produção capitalista se inscreve sob o imperativo de uma acu-
mulação ampliada e não da acumulação simples, pois o capital é 
a acumulação crescente de mais-valor de maneira mistificada e 
fetichizada.  

A mistificação se revela pelo fato de que o novo ciclo do 
capital monetário jamais poderia começar com D’ (embora D’ 
funcione como D), mas apenas com D; no entanto, a natureza 
do dinheiro como capital impede que D’ revele a sua vinculação 
com M e com a força de trabalho (T). O capital monetário preci-
sa se converter em capital produtivo e depois em capital merca-
doria para recomeçar como capital monetário sem nunca revelar 
o substrato de onde provém o mais-valor, reiniciando sempre 
na forma D e nunca na forma D’. Isso é essencial para apagar as 
pegadas de seu vínculo com a produção, enquanto lugar funda-
mental de criação do mais-valor. 

A relação do capital produtivo com o capital monetário 
é perpassada pela mediação com o capital mercadoria; nesta, a 
circulação se configura como lócus de realização do valor, sendo 
também espaço de consumo do mais-valor produzido, à propor-
ção que ele implica aumento do tempo de trabalho necessário e 
encurtamento do tempo de trabalho excedente. Para minimizar 
os custos da circulação, o capitalista industrial pode repassar essa 

tarefa para o comerciante, que desenvolve uma expertise a fim 
de tratar exclusivamente do processo de troca de dinheiro por 
mercadorias e do retorno da mercadoria a sua forma inicial, na 
qual o mais-valor não provém dessa relação, mas do processo 
produtivo. 

Uma vez concluída a circulação, o capital pode replicar 
seu circuito expresso em D-M-D’. O intervalo entre um ciclo 
produtivo e outro depende do tempo da circulação da merca-
doria, ou seja, do tempo de realização da metamorfose da mer-
cadoria produzida em dinheiro (capital). A continuidade da 
apropriação do tempo de trabalho excedente, decorrente da ex-
ploração, depende da velocidade da circulação. “O capital tem de 
ser crisálida por um tempo, antes de poder voar como borbole-
ta. Por conseguinte, as contradições de produção do capital que 
derivam de sua própria natureza se contradizem” (Marx, 2011, 
p. 453). 

O movimento constitutivo das mutações das formas de 
ser do capital, enquanto totalidade abrangente e dominadora, in-
tenta a autonomização das formas. A tentativa de autonomização 
da circulação em relação à produção não passa de um mecanismo 
de mistificação e fetichização do capital, pois a circulação não 
tem a menor capacidade de produzir um novo valor. 

No livro segundo, os ciclos da circulação aparecem sem-
pre conectados ao capitalista produtivo, responsável pelos movi-
mentos da circulação e da produção. Nele, a função do capitalista 
comercial e a aparição do capital comercial ainda não se ma-
nifestam claramente; o capital produtivo aparece abstratamente 
como uma inteireza forjada pela circulação, produção e circu-
lação. É somente a partir da quarta seção do livro terceiro que 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

346 347

o capitalista comercial e o capital comercial receberão a devida 
consideração no interior das multiplicidades de capitais. 

5.4 O capital comercial e seu processo de autonomiza-
ção e mistificação

A investigação marxiana acerca da peculiaridade do ca-
pital representa um salto sobre os representantes da economia 
política, dos mercantilistas e dos fisiocratas. Marx ressaltou a 
diferença subsistente entre o capital industrial e o capital comer-
cial. Apesar de o capital comercial não produzir valor nem criar 
nenhum mais-valor, essa forma de composição do capital possui 
uma especificidade na forma como se apropria do mais-valor em 
seu processo de realização O seu devido esclarecimento se acha 
na seção IV (capítulos 16 a 20) do livro terceiro de O capital. 

O capital comercial se desdobra em duas formas ou cate-
gorias: capital de comércio de mercadorias [Warenhandlungskapi-
tal] e capital de comércio de dinheiro [Geldhandlungskapital]. Essa 
distinção é fundamental porque os distintos representantes da 
economia burguesa confundiram o capital comercial com o capi-
tal industrial (Marx, 2017). O capital total da sociedade encon-
tra-se no mercado, dividido em duas partes: uma se manifesta 
como mercadoria destinada a converter-se em dinheiro, e a ou-
tra se encontra na forma de dinheiro, a fim de converter-se em 
mercadoria.  

Na referida seção, Marx (2017) concentra sua atenção na 
peculiaridade do capital mercadoria e como, pela sua recorrên-
cia, o capital assume uma forma aparentemente independente 
do capital produtivo, pois o capital comercial representa a au-

tonomização das funções da circulação que anteriormente eram 
desenvolvidas pelo capitalista produtivo de mais-valor. 

Os elementos relacionados ao processo de circulação 
que perfazem o capital mercadoria, como parte inerente do ca-
pital produtivo, acabam se confundindo com as funções peculia-
res do capital de comércio de mercadorias e com isso se dá uma 
autonomização. Uma função específica do capital no processo de 
circulação apresenta-se numa forma separada do capital que o 
gestou. A metamorfose experimentada pelo capital mercadoria 
na esfera da circulação é uma fase do processo de reprodução do 
capital produtivo e se configura como uma etapa de seu proces-
so geral da produção. O capital produtivo e o capital comercial 
são duas formas diferentes e separadas da composição do capital 
social total. 

Apesar de o capital comercial ser somente uma transi-
ção do processo de conversão do capital mercadoria em capital 
monetário, ele consiste numa etapa independente. O capital de 
comércio de mercadorias é uma versão modificada do capital 
produtivo que necessita colocar no mercado o valor que foi pro-
duzido. 

A relação do capital comercial com o capital produtivo é 
plena de contradições pelo fato de o capital comercial participar 
do processo de produção do lucro médio e do preço de produ-
ção das mercadorias sem gerar mais-valor, uma vez que ele em 
nenhum instante se configura como trabalho produtivo. O capi-
tal comercial entra em contradição porquanto investe em capital 
fixo e circulante (capital constante e capital variável), mas seu 
investimento em capital variável não é capaz de produzir mais-
-valor (Marx, 2017). 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

348 349

Apesar de não produzir mercadorias e mais-valor, o co-
merciante deve participar do segundo momento da circulação, 
que envolve o circuito da transformação do capital produtivo em 
capital monetário. Em vez de investir na produção, ele investe na 
logística que serve para comercializar as mercadorias advindas 
do setor produtivo, comprando mercadorias para em seguida re-
vendê-las, sem produzir nenhum valor novo. Como seu capital 
monetário não passa pelo processo produtivo nem produz ne-
nhuma mercadoria nova, a única coisa que ocorre é a mudança 
de mãos da mercadoria prenhe de mais-valor na forma do capital 
mercadoria. Essa forma passa das mãos do produtor para as mãos 
do comerciante (Marx, 2017). 

O capital do comerciante se divide em capital mercado-
ria e capital monetário. “Num caso, ele compra e, assim, conver-
te seu dinheiro em mercadorias. No outro caso, ele vende e, as-
sim, transforma outra parte do capital mercadoria em dinheiro. 
De um lado, seu capital reflui para ele como capital monetário; 
de outro lado, aflui para ele como capital mercadoria” (Marx, 
2017, p. 340). 

A transação do capitalista produtivo com o comerciante 
demonstra que a primeira venda não é definitiva; a mercadoria 
precisa mudar de mãos novamente para ser realmente consumi-
da. Para o capitalista produtivo M’-D’, o segundo momento da 
circulação aparece como transição para a conversão da merca-
doria em dinheiro, ou seja, do capital mercadoria para o capital 
monetário. Assim, a função que parecia secundária e comple-
mentar para o capitalista produtivo se transmuta em função es-
sencial para o comerciante, que aparece como especialista do 
processo de venda das mercadorias e dirigente de um negócio 

autônomo e exclusivo, em que o dinheiro aparenta possuir capa-
cidade de gerar dinheiro simplesmente a partir do intercâmbio 
de mercadorias. 

O capital de comércio de mercadorias é dotado de um 
caráter autônomo, apesar de suas mercadorias terem emanado 
da produção, porque o comerciante passa a mediar a função do 
capital mercadoria através de seus atos de compra e venda, apre-
sentando a sua atividade como separada das demais funções do 
capital industrial. 

O desenvolvimento do modo de produção capitalista in-
tensifica a divisão social do trabalho; o capitalista industrial pro-
cura economizar tempo transferindo a atividade do comércio de 
mercadorias ao comerciante. Assim, ele não precisa imobilizar 
parte de seu capital para as atividades da circulação de mercado-
rias. Ao entregar a atividade do comércio de mercadorias ao co-
merciante, “o produtor economiza o tempo que, de outro modo, 
teria de destinar às vendas, tempo que ele pode empregar na 
supervisão do processo de produção” (Marx, 2017, p. 337). 

No entanto, ao invés de apresentar-se como forma par-
ticular da divisão social do trabalho, a circulação aparece como 
função exclusiva do comerciante. Mas nada se altera pelo fato de 
o comércio de mercadorias ser realizado pelo comerciante ou 
diretamente pelo capitalista produtivo, pois nenhum novo valor 
será produzido nessa etapa. O comerciante aparece como uma 
espécie de agente autônomo de circulação, porque adiantou ca-
pital monetário (próprio ou emprestado) na compra de merca-
dorias. Assim, ele se apresenta como D-M-D’ sem propiciar a 
inserção de qualquer espécie de mercadoria nova ou mais-valor 
(Marx, 2017, p. 334). 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

350 351

O que para o capitalista industrial é M’-D’, para o co-
merciante é D-M, ou seja, é transformação de seu capital mo-
netário em capital mercadoria e, posteriormente, reconversão 
do capital mercadoria em capital dinheiro. Aquilo que aparece 
como primeira metamorfose do capital monetário, D-M, ou a 
segunda a metamorfose de seu capital mercadoria, M’-D’, para 
o comerciante é somente M-D, ou seja, revenda da mercadoria. 

Indiferente ao que pensa o comerciante, que compra do 
capitalista industrial ou vende para ele, o ciclo do capital comer-
cial (D-M-D’) não passa de uma etapa transitória do capital mer-
cadoria para o capital monetário. Escreve Marx (2017, p. 335): 
“somente o M-D do capital comercial é o M-D definitivo do 
capital mercadoria em funcionamento. D-M-D são apenas dois 
M-D do mesmo capital mercadoria, duas vendas sucessivas desse 
capital, que não fazem mais do que mediar sua venda última e 
definitiva”. 

O capital de comércio de mercadorias assume a forma 
de um tipo autônomo de capital, porque o comerciante adianta 
capital monetário, que não passa de uma mediação da metamor-
fose do capital mercadoria em dinheiro, mediante a compra e 
venda constante de mercadorias. Ao converter seu dinheiro em 
capital monetário, ele faz com que seu D passe pelo processo 
D-M-D’ e, através do mesmo processo, converta o capital mer-
cadoria em capital de comércio de mercadorias (Marx, 2017).

O capital monetário, desembolsado pelo comerciante, 
jamais assume a forma do capital produtivo; ele permanece sem-
pre estacionado nas formas capital mercadoria e capital mone-
tário. O capital comercial acaba assumindo uma função cada vez 
mais recorrente no interior do modo de produção capitalista, 

pois ele representa uma economia de recursos e tempo para o 
capital produtivo, que não precisa paralisar uma parte de seu 
capital para constituir a logística necessária à realização do valor 
contido em suas mercadorias. 

O comerciante toma a atividade de compra e venda de 
mercadorias como uma atividade autônoma, já que não fica pri-
sioneiro de nenhum capital produtivo específico, nem das rota-
ções particulares de um determinado capital produtivo, podendo 
realizar diferentes rotações com um mesmo volume de capital. 
A rotação do capital comercial não se limita às rotações de um 
capital industrial específico, “nem se limita a repor uma reserva 
monetária que esse determinado capitalista industrial possa ter 
in petto [secretamente]” (Marx, 2017, p. 338). Evidentemente 
que essas rotações dependem da velocidade do consumo e da 
demanda das relações capitalistas.

A especificidade do capital comercial consiste em atuar 
no interior da esfera da circulação. No processo da circulação, 
“não se produz nenhum valor, por conseguinte, tampouco mais-
-valor. Nele ocorrem apenas alterações de forma da mesma mas-
sa de valor” (Marx, 2017, p. 341). Essa forma de capital não ope-
ra nenhuma metamorfose nas mercadorias nem guarda qualquer 
relação com o processo de criação e modificação de valor. Desse 
modo, se algum mais-valor se realiza na circulação, é porque ele 
já existia no interior da mercadoria. 

Na esfera da circulação, o capital não produz absoluta-
mente nada, tampouco mais-valor. Isso implica que “o capital 
comercial não cria valor nem mais-valor, não diretamente. Na 
medida em que contribui para a abreviação do tempo de circu-
lação, ele pode ajudar indiretamente a aumentar o mais-valor 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

352 353

produzido pelo capitalista industrial” (Marx, 2017, p. 342). A 
função do capital comercial é promover a produtividade do ca-
pital industrial e sua acumulação mediante o abreviamento do 
tempo da circulação, com capacidade para elevar “a proporção 
entre o mais-valor e o capital adiantado, isto é, a taxa de lucro” 
(Marx, 2017, p. 342). 

A afirmação de que o lucro comercial resulta do acrés-
cimo representado pelo estabelecimento do preço das mercado-
rias acima de seu valor é incorreta. Diferentemente do capitalis-
ta industrial, o comerciante não investe seu capital monetário na 
compra de força de trabalho e meios de produção na perspectiva 
de formar uma nova mercadoria, pois representa o simples pros-
seguimento do processo posto em curso pelo capitalista indus-
trial (Marx, 2017). 

Como o comerciante aparece somente no momento da 
circulação, ele precisa participar do lucro sem participar de sua 
produção; para isso, teria de vender a mercadoria adquirida aci-
ma do preço de produção, mas o que de fato acontece é que ele 
adquiriu a mercadoria abaixo de seu preço de produção e aci-
ma do preço de custo, ou seja, abaixo de seu valor de mercado 
(Marx, 2017). 

A noção de que o lucro provém da venda da mercadoria 
acima de seu valor é inerente à concepção mistificada do capital 
comercial, não passando de mera aparência, pois o lucro comer-
cial não se origina dessa forma. O comerciante não pode vender 
a mercadoria comprada acima do preço de produção e do seu va-
lor, pois isso implicaria uma contraposição ao preço de produção 
proveniente da taxa média de lucro (Marx, 2017). 

A inserção do comerciante no processo de realização do 

valor impõe a necessidade de o capitalista produtivo partilhar 
uma parte do mais-valor produzido, uma vez que isso resulta 
na diminuição de seus custos com a circulação. Apesar de o co-
merciante não produzir mais valor, ele é inserido no processo 
de determinação do preço de produção da mercadoria, no qual 
receberá de acordo com o volume de capital adiantado no pro-
cesso de circulação. 

Partindo da suposição de que o capital industrial total 
adiantado seja expresso em 720c + 180v = 900 e que a taxa de 
mais-valor (m’) seja de 100%, a mercadoria será igual a 720c + 
180v + 180m. O preço de produção total equivale a 1.080, e a 
taxa de lucro para o capital total de 900 é = 20%. A taxa média 
de lucro é de 20%, e o mais-valor não está calculado sobre a base 
do capital industrial inteiro, com sua composição média. Portan-
to, M = 1.080, e a taxa de lucro = 20%. 

No entanto, além do capital industrial, participa do 
processo o capital comercial. A equação sofrerá uma mudança 
com a inserção do comerciante que, supostamente, participa do 
processo com o investimento de £100 de capital comercial, que 
deve, em relação proporcional à grandeza de seu investimento, 
integrar o lucro do capitalista produtivo. O processo de deter-
minação do preço de produção sofrerá uma alteração, passando 
de Pp= k+l para k + l + h (sendo h o lucro comercial) (MARX, 
2017, p. 349). 

Com o acréscimo de £100 de capital comercial, o capital 
investido salta de 900 para 1.000 (720c + 180v + 100cc). Com 
isso ele passa a ter direito de participar dos lucros proporcional-
mente em 1/10 do capital total, ou seja, ele tem direito à taxa 
de 18% do mais-valor produzido: 180. Doravante, o capitalista 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

354 355

produtivo deve ficar com 162 e não mais 180, e o mais-valor to-
tal deve ser distribuído como 162 + 18. Por conseguinte, o valor 
da mercadoria assume a seguinte forma: 720c + 180v + 162mi 
+ 18mc = 1.080. O capitalista comercial compra a mercado-
ria por 1.062 e vende essa mesma mercadoria por 1.080, isto 
é, pelo preço de produção estabelecido pelo mercado (Marx, 
2017). 

O preço de produção pelo qual o capitalista industrial 
entrega a mercadoria ao comerciante é menor que o preço de 
produção real da mercadoria ou o valor dela. Desse modo, “no 
caso anterior: 900 (custos) + 18% sobre 900, ou seja, 900 + 
162 = 1.062. Ao vender por 118 uma mercadoria que lhe custa 
100, o comerciante agrega 18%; mas o fato de ter comprado por 
100 uma mercadoria que vale 118 não faz com que ele tenha de 
vendê-la acima de seu valor” (Marx, 2017, p. 349). 

O comerciante não vende mercadorias acima de seu va-
lor ou de seu preço de produção, “porque adquiriu as merca-
dorias dos capitalistas industriais abaixo de seu valor ou de seu 
preço de produção” (Marx, 2017, p. 349). Desse modo, o capital 
comercial participa da formação da taxa geral de lucro, receben-
do o equivalente ao capital investido no processo de circulação 
da mercadoria comercializada. 

Diferentemente do lucro do capitalista industrial, o lu-
cro comercial “equivale ao excedente do preço de venda acima 
do preço de produção da mercadoria, o que constitui seu pre-
ço de compra para o comerciante. No entanto, o preço real da 
mercadoria é igual a seu preço de produção + o lucro mercantil 
(comercial)” (Marx, 2017, p. 350). 

O capital comercial somente realiza o lucro porque o 

mais-valor expresso no preço da mercadoria ainda não foi reali-
zado pelo capital industrial. O preço da mercadoria vendida pelo 
comerciante está, portanto, abaixo do valor total; isso permite 
que o capital comercial participe do processo de equalização “de 
mais-valor para formar o lucro médio, apesar de não entrar na 
produção desse mais-valor” (Marx, 2017, p. 350). Desse modo, 
na taxa média ou geral de lucro já se acha a parte referente ao 
mais-valor destinada ao capital comercial, uma parte que é de-
duzida do lucro do capital industrial. 

Quanto mais elevado for o volume do capital comercial 
perante o capital industrial, maior é a possibilidade de auferir 
uma percentagem maior da taxa média de lucro que ele não pro-
duziu. O mesmo pode acontecer com o capital industrial: uma 
porção maior de capital industrial perante o capital comercial 
implica a possibilidade de concessão de uma parte menor da taxa 
média de lucro produzida. 

O lucro do comerciante, como acréscimo sobre o pre-
ço, não passa daquela parcela que o capital produtivo não con-
tabilizou na formação do valor da mercadoria, ou seja, daquela 
parte omitida no preço de produção da mercadoria referente ao 
capital comercial. Apesar disso, reina a mistificação no terreno 
do capital comercial, pelo fato de ele historicamente ter sido o 
primeiro a determinar o preço das mercadorias e, consequente-
mente, a taxa média de lucro. É somente com o desenvolvimen-
to do modo de produção capitalista, em que o próprio produtor 
se torna comerciante, “que o lucro comercial é reduzido à alí-
quota do mais-valor total, que corresponde ao capital comercial 
como alíquota do capital total empregado no processo social da 
reprodução” (Marx, 2017, p. 351). 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

356 357

O capital monetário que o comerciante investe com-
prando mercadorias retorna para ele na forma de ΔD; o capital 
monetário original é reposto com acréscimo de um novo valor. 
Os custos de circulação do capital comercial entram por com-
pleto no preço de venda das mercadorias, enquanto os custos 
de capital fixo entram conforme o seu desgaste. Os custos de 
circulação são os custos adicionais necessários tanto para a rea-
lização do valor da mercadoria quanto para a transformação da 
mercadoria em dinheiro. Esses custos se objetivam na realização 
do valor e não na produção do valor (Marx, 2017, p. 351).

O comerciante somente assume as tarefas do capitalis-
ta industrial na circulação porque pode participar da massa do 
mais-valor produzida. A apropriação de uma parte da massa de 
mais-valor produzida depende do volume do capital adiantado. 
O percentual pode ser menor que o salário de um dos traba-
lhadores do capitalista industrial, pois o tamanho da parcela do 
lucro auferido em cada venda depende do volume das operações 
realizadas e do tamanho de capitais inseridos no processo de cir-
culação. Cada comerciante participa de forma sempre propor-
cional ao volume do capital adiantado (Marx, 2017). 

A diferença existente entre os trabalhadores diretamente 
empregados pelo capital industrial e os trabalhadores assalaria-
dos do comércio reproduz a diferença que subsiste entre capital 
industrial e capital comercial. Os trabalhadores assalariados do 
comércio, diferentemente do proletariado, são assalariados e 
não produzem mais-valor. Assim como o comerciante, enquanto 
simples agente da circulação, não produz valor nem mais-valor, 
os trabalhadores de comércio não criam nenhum mais-valor para 
o comerciante. Da mesma maneira que os trabalhadores pro-

dutivos, o valor do salário é determinado pela necessidade de 
reprodução do valor da força de trabalho. 

A relação estabelecida entre o capital comercial e o mais-
-valor é diferente da relação estabelecida entre o capital indus-
trial e o mais-valor. Enquanto o capital industrial se apropria do 
mais-valor mediante a apropriação direta de trabalho não pago, 
o capital comercial se apropria de uma parte desse mais-valor 
mediante a concessão e a transferência realizada pelo capital in-
dustrial. O capital pode se apropriar de uma parte do mais-va-
lor devido à sua função de realização dos valores contidos nas 
mercadorias. Embora o trabalho não pago de seus empregados 
não crie nenhum mais-valor, ele permite a apropriação de mais-
-valor que provém do capital industrial na esfera da circulação. 
Pela mediação do trabalho não pago do trabalhador assalariado, o 
comerciante consegue abocanhar uma determinada participação 
no mais-valor decorrente da produção (Marx, 2017). 

O trabalho acionado pelo capitalista comercial é o tra-
balho exclusivamente relacionado ao funcionamento do capital 
como capital comercial, na perspectiva de efetivação da trans-
formação da mercadoria em dinheiro e do dinheiro em merca-
doria, ou seja, é trabalho relacionado ao processo de realização 
dos valores, mas que não cria valores, e muito menos mais-valor. 

Segundo Marx (2017, p. 364): 

Como o capital comercial não é absolutamen-
te outra coisa senão a forma autonomizada da 
parte do capital industrial que funciona no pro-
cesso de circulação, todas as questões que lhe 
dizem respeito têm de ser resolvidas colocan-
do-se inicialmente o problema de forma que 
os fenômenos peculiares do capital comercial 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

358 359

ainda não aparecem de maneira autônoma, mas 
ainda em conexão direta com o capital indus-
trial, como uma ramificação deste último. 

O desenvolvimento da produção capitalista resulta no 
crescimento das operações comerciais do capital industrial. 
Consequentemente, ampliam-se o trabalho assalariado e os cus-
tos de circulação para assegurar o processo de realização do va-
lor e do mais-valor. O envolvimento de grupos particulares de 
capitalistas nas tarefas da circulação acaba autonomizando essa 
esfera. Enquanto, para o capital industrial, os custos de circu-
lação aparecem como despesas adicionais, para o comerciante, 
os custos da circulação são uma fonte de lucro, convertendo-se 
numa espécie de investimento produtivo (Marx, 2017).

A forma do desembolso de capitais para o pagamento 
dos salários distingue-se do capital variável desembolsado na 
compra do trabalho produtivo, pois não requer a constituição 
de mais-valor. O pagamento dos salários serve somente para a 
realização de valores já criados. Nessas circunstâncias, o cresci-
mento do capital constante perante o capital variável resulta na 
diminuição do mais-valor. 

O trabalhador da esfera da circulação não produz di-
retamente mais-valor; o preço de seu trabalho é determinado 
pelo valor de sua força de trabalho. O seu salário é determinado, 
como no caso de todos os demais assalariados, pelos custos de 
produção e reprodução de sua força de trabalho específica, e não 
pelo produto de seu trabalho (Marx, 2017, p. 357). Ele não tem 
nenhuma relação necessária com a massa do lucro que ajuda a 
realizar em benefício do capitalista. Assim, não existe identidade 
entre o que ele custa e quanto ele rende para o capitalista. 

O salário desses trabalhadores tende a cair com o desen-
volvimento do modo de produção capitalista porque o capitalista 
precisa, cada vez mais, reduzir o valor dos salários e aumentar os 
seus lucros. Como esses trabalhadores não produzem mais-valor, 
o aumento de seu número resulta no aumento do mais-valor na 
esfera da produção, não sendo nunca a causa direta do aumento 
do mais-valor. 

Como visto acima, pela mediação do comerciante o ca-
pitalista industrial pode desvincular-se diretamente da esfera da 
circulação e entregar a alguém que possa se especializar no exer-
cício dessa tarefa, permitindo que ele também se dedique com 
mais afinco ao exercício das atividades exclusivamente relaciona-
das à produção. Isso resulta numa divisão das tarefas no interior 
do processo de produção e realização do valor. Esse processo 
de divisão permite um aprofundamento da especialização e uma 
economia maior nos custos adicionais do capitalista industrial. 
Assim, a diminuição da taxa de taxa de lucro não representa uma 
perda, mas um ganho para o capitalista industrial, que não carece 
paralisar uma parte de seu capital com a circulação. 

A elucidação marxiana da anatomia do capital comercial 
revela a sua particularidade: de como ele se distingue do capital 
industrial, pois seu processo de autonomização tem fundamenta-
ção na sua especialização, que tende cada vez mais a afastar-se da 
esfera produtiva e a constituir-se como uma esfera própria. Ao 
fazer isso, ele se revela como um elemento que também partici-
pa do processo de determinação do preço de custo da produção 
sem produzir mais-valor. O capital comercial é fundamental so-
mente para o processo de realização do valor das mercadorias. 
Marx (2017) aponta o real lugar do capital comercial no interior 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

360 361

da produção capitalista, rompendo com a mistificação de que 
essa forma de capital pode se autoconstituir sem nenhuma arti-
culação com o capital industrial.

A passagem da produção para a circulação resulta no 
aprofundamento da fetichização. Dá-se um processo de afasta-
mento do lócus fundamental da acumulação capitalista como 
acumulação de mais-valor que deriva da produção. O capital 
mais fetichizado é aquele que está mais alienado e estranhado 
do trabalho vivo. No entanto, o capital como comércio de mer-
cadorias está longe de transcender o processo de mistificação e 
fetichização que prefigura o capital como comércio de dinheiro. 

CAPÍTULO VI
O CAPITAL PORTADOR DE JUROS COMO 

“FETICHE PERFEITO” 

Mais uma vez: apague as pegadas!

Bertolt Brecht

Ao longo do livro primeiro de O capital, Marx apresen-
tou como o capital produtivo ou industrial se ergue como uma 
espécie de autômato, como forma de ser autodeterminante que 
parece não carecer de nenhum outro para poder subsistir. O mo-
vimento e as metamorfoses que constituem o fetiche da merca-
doria servem para elevar o capital a uma espécie de fetiche que 
transcende completamente as formas fantasmagóricas que ema-
nam da consciência humana e as divindades passadas. 

O capital incorpora uma aparência que mistifica sua re-
lação essencial com o trabalho vivo como fundamento de todo o 
processo de acumulação de mais-valor. Para isso, forja mediações 
cada vez mais poderosas na perspectiva de obliterar os funda-
mentos da relação social. O desenvolvimento das forças produ-
tivas e das relações produções incrementadas pela Revolução In-
dustrial permitiram que emergisse como substrato de si mesmo, 
como espécie sui generis de sujeito que se coloca acima de tudo, 
à proporção em que transformou o trabalho vivo em capital va-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

362 363

riável, em mero momento de seu processo de reprodução social. 
Assim, o capital parece dotado de um poder avassalador que su-
bordina tanto os modos precedentes de organização da produção 
quanto os trabalhadores destituídos dos meios de produção e dos 
meios de subsistência e toda a sociedade. 

O movimento de elucidação da anatomia do sistema é es-
quadrinhado no livro primeiro de O capital de maneira abstrata; 
suas leis são delineadas de maneira geral no desenvolvimento da 
capilaridade do capital industrial. Essa perquirição assume traço 
mais concreto na elucidação da composição das múltiplas formas 
particulares de manifestação do capital no livro terceiro7. Isso 

7  Para Michael Heinrich (2016, p. 40): “O livro publicado por Engels em 
1894 não é uma mera edição do manuscrito de Marx, mas uma considerável 
adaptação do manuscrito original. Apenas um pequeno número de inter-
venções de Engels é explicitado. A grande parte das alterações permanece 
obscura para os leitores. As próprias intervenções não são apenas de natu-
reza formal ou estilística; elas enganam os leitores sobre a extensão real da 
reelaboração, oferecem soluções para problemas que o manuscrito deixou 
em aberto (sem esclarecimentos de que essas são soluções de Engels!) e, 
em algumas passagens que podem obstruir a interpretação de Engels, elas 
ainda alteram a argumentação do texto original. Portanto, a edição de En-
gels já não pode ser considerada como o Livro 3 de O capital de Marx; não 
é o texto de Marx ‘na completa genuinidade de sua própria exposição’, tal 
como Engels escreveu no Adendo (Marx, 1985, p.321), mas uma forte edi-
ção dessa exposição, uma espécie de manual com uma interpretação prévia 
do manuscrito de Marx”. Por sua vez, “esse manuscrito também não pode 
simplesmente ser considerado como o terceiro livro de O capital, a julgar 
pela elaboração do primeiro livro. Ele é, de fato, um “primeiro rascunho 
incompleto”, como Engels mencionou no prefácio. Só que as lacunas não 
são apenas de natureza quantitativa. O problema não é apenas que Marx não 
teve tempo suficiente para realizar de modo pleno um quadro já comple-
tamente esboçado. Em muitas passagens, sequer fica claro, a partir do que 
havia sido feito, o que os esboços deviam ser. Marx estava longe de resolver 

implica que o capital tende a obliterar ainda mais seus pressupos-
tos quando se afasta diretamente do movimento da produção e 
adentra no terreno da circulação. No entanto, nos livros primei-
ro e segundo, os fundamentos da produção e circulação do capi-
tal social em sua forma pura foram completamente desvelados. 

A obra de Marx apresenta as metamorfoses do capital 
como uma totalidade forjada em contradições, em que uma for-
ma específica se desdobra em múltiplas formas para engendrar 
uma unidade contraditória. O capital exprime o movimento da 
realidade como uma processualidade dialética, em que cada for-
ma se desdobra noutra forma ainda mais mistificada, tecendo um 
emaranhado fetichista em sua multiplicidade. 

O movimento do abstrato ao concreto do capital encon-
tra no livro terceiro seu coroamento, quando a manifestação ge-
ral ou abstrata do capital, operada no livro primeiro e no livro 
segundo, encontra sua concretude8. 

Escreve Marx (2017, p. 57, grifo nosso): 

Neste Livro III, nosso objetivo não poderia ser 

todos os problemas conceituais de sua empreitada. As peças já apresentadas 
– sua teoria do valor e do dinheiro no primeiro livro – incluem uma série 
de ambivalências que fazem parecer questionável se poderia ter sido possível 
concluir O capital a partir do que já havia sido feito” (Heinrich 2016, p. 41).

8  Escrevem Antunes e Benoit (2009, p. 30): “Somente no Livro Terceiro 
a sociedade capitalista será concebida, portanto, com todas as suas deter-
minações, sobretudo com aquelas provocadas pela pluralidade de capitais e 
pela concorrência. Os Livros Primeiro e Segundo são livros mais abstratos 
exatamente porque neles colocaram-se entre parênteses, em grande parte, 
a pluralidade de capitais e a concorrência. A luta entre os diversos capitais 
individuais que reciprocamente se odeiam não aparece de forma mais desen-
volvida antes do Livro III, apesar de que já é mencionada mesmo no Livro I”. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

364 365

o de desenvolver reflexões gerais sobre essa 
unidade. Trata-se, antes, de descobrir e 
expor as formas concretas que brotam 
do processo de movimento do capital 
considerado como um todo. Em seu 
movimento real, os capitais se confron-
tam em formas concretas, para as quais a 
configuração do capital no processo direto de 
produção, do mesmo modo que sua configura-
ção no processo de circulação, aparece apenas 
como momento particular. 

A forma do capital industrial deve agora ser delineada 
no interior das outras formas de manifestação de seu ser; isso 
não quer dizer que seu caráter predominante seja desdenhado, 
mas ele deixa de emergir como a forma única de apropriação 
do mais-valor. Assim, nas abstrações do livro primeiro subsistem 
somente capitalistas industriais e operários; no livro terceiro, as 
diferentes manifestações do capital comparecem (capital comer-
cial, capital portador de juros, renda da terra) e compartilham 
do mais-valor produzido mediante a participação na taxa geral 
de lucro. 

O movimento do abstrato ao concreto, que constitui 
a passagem do livro primeiro para o livro terceiro, não pode 
desconsiderar o movimento dialético que constitui os distintos 
níveis de abstração que permeiam a exposição de cada catego-
ria. Subsiste um processo de abstração em cada capítulo dos três 
livros. Assim, as categorias valor e mais-valor são configurações 
que forjam o processo de valoração do capital na esfera da efeti-
vação das relações básicas que sedimentam o modo de produção 
capitalista; já as categorias lucro e preço são categorias mistifi-

cadas que tentam conferir uma pseudo autonomia ao processo 
de valoração e realização do valor. Isso indica que a elucidação 
na natureza do capital em sua forma pura permite esclarecer o 
conjunto de mistificações que perpassa a esfera superficial da so-
ciedade burguesa e as categorias econômicas da Economia `Polí-
tica, com isso deve cair por terra a sua falsa aparência de ciência. 

O capital se movimenta no interior de si mesmo como 
“contradição viva” (Marx, 2011) ou como mistificação em pro-
cesso. O fetiche da mercadoria se desdobra em múltiplas formas 
abstratas no livro primeiro de O capital e encontra sua concre-
tude nas diferentes seções que constituem o livro terceiro9, em 
que cada seção está perpassada pela mistificação, porque o ser do 
capital subsiste no apagamento das pegadas de sua relação com o 
trabalho vivo. O fetiche está no DNA do capital, não sendo pos-
sível tratar de nenhuma de suas categorias sem deparar-se com 
sua manifestação. 

E ele se aprofunda no movimento do abstrato ao con-
creto, nas sucessivas metamorfoses do fetiche do capital como 
capital industrial, capital comercial e capital portador de juros. 
O movimento expositivo do capital expressa uma constante 

9 Segundo Monfardini (2011, p. 11): “A Seção I trata do processo por meio 
do qual a mais-valia se apresenta sob a forma de lucro. A Seção II, do proces-
so no qual a lucro se transforma em lucro médio e, desse modo, do processo 
por meio do qual o lucro de determinado capital aparece como uma rique-
za atribuída não ao mais-trabalho que consegue extorquir, mas ao próprio 
tamanho desse capital. A Seção IV trata do processo de autonomização das 
formas funcionais do capital, que apaga os nexos de determinadas formas do 
capital com a produção. A Seção V, do processo por meio do qual o capital 
vira mercadoria e aparece a forma juro, forma mistificada da mais-valia. E, 
por fim, a Seção VII, onde se busca desvelar a mistificação envolvida nas for-
mas de aparecer da riqueza produzida (salário, renda e juro)”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

366 367

mudança de forma em sua unidade contraditória. O movimen-
to dialético da forma de ser do capital revela que ele tem uma 
natureza ainda mais mistificada quando comparece na forma do 
capital monetário e como comércio de dinheiro no livro terceiro 
de O capital. E o caráter fetichista da mercadoria e do dinheiro 
ganham novos corolários na forma do capital portador de juros – 
seção V (“Cisão do lucro em juros e ganho empresarial. O capital 
portador de juros”) –, devido às vicissitudes dos processos de 
autonomização aparente que reverbera nessa forma de manifes-
tação do capital.10

Na seção V, Marx apresenta a gênese e o desenvolvimento 
processual do capital portador de juros na relação estabelecida 
com o capital industrial e o capital comercial. Na decomposição 
dialética da anatomia do capital portador de juros e do capital 
fictício se manifesta a forma magistral como Marx consegue 
desnudar a peculiaridade da expressão mais elevada do fetiche 
do capital (Kapitalfetisch) em potência. Doravante, o capital exa-

10  Na seção dedicada à “Transformação de capital-mercadoria e de capital 
monetário em capital de comércio de mercadorias e capital de comércio de 
dinheiro (capital comercial)”, no capítulo XXI, nota-se que o capital, como 
comércio de dinheiro ou capital monetário (geldhandlungskapital), não apa-
rece como capital financeiro – termo cunhado posteriormente por Rudolf 
Hilferding (1985) –, mas como capital portador de juros, capital monetário 
e capital fictício. Para Klagsbrunn (1992, p. 603), “na edição de O capital da 
Editora Civilização Brasileira, essa função específica foi traduzida como ‘ca-
pital financeiro’, expressão que pouco tem a ver com a original Geldhandlun-
gskapital, tanto em termos literais quanto em conteúdo [...]. Ao que tudo 
indica, a origem do erro está na tradução francesa da Editions Sociales, Paris, 
1976, (tradução de Mm Cohen-Solal e M. Gilbert Badia), na qual o título 
do cap. 19, p. 301, aparece como Le Capital Financier (Capital Marchant), no 
lugar de Capital de Comércio de Dinheiro”. 

cerba sua tendência fetichista; o conteúdo deve evanescer ainda 
mais perante a forma e a aparência deve encontrar sua expres-
são mais insana de deslocamento da sua essencialidade, operan-
do uma completa transmutação do essencial em inessencial, do 
sobrenatural sobre o mundo material. 

No decorrer desta seção, observar-se-á como o capital 
portador de juros serve de base para a constituição do capital 
fictício, enquanto forma mais fetichizada do capital em ato; pois 
quando mais avança o processo de valorização do capital, “cada 
vez mais a relação do capital se mistifica e cada vez menos 
se revela o segredo de seu organismo interno” (Marx, 2017, p. 
80, grifo nosso). A mistificação e a fetichização se configuram 
como as categorias decisivas de obliteração da possibilidade de 
apreensão da capilaridade do capital produtivo, do capital co-
mercial e do capital portador de juros. 

6.1 A natureza fetichista do capital portador de juros

No capítulo XXI do livro terceiro de O capital, da Seção 
V11, Marx trata de “O capital portador de juros” (Das zinstrande 

11 Não poder-se-ia deixar de destacar o trabalho meritório de Engels de 
trabalhar assiduamente na publicação dos livros segundo e terceiro de O 
capital. Segundo Krätke (2015, p. 199, grifo nosso): “As mais extensas in-
tervenções se encontram nas partes I e V do livro terceiro, em que 
Engels realizou o maior esforço. Ele designou a quinta parte repetidamente 
de a “mais difícil”. Seus breves pronunciamentos a respeito mostram que ele 
lutou com ela durante anos. Não é por acaso, pois aqui se encontravam as 
maiores dificuldades a superar e, aqui, tirante algumas tentativas, Marx dei-
xou apenas certas linhas de argumento parcialmente elaboradas, numerosas 
observações e notas, em grande parte, tão somente uma coletânea provisó-
ria de materiais”. No entanto, toda a preciosidade dos conteúdos que cons-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

368 369

Kapital), especificamente do capital monetário que é empresta-
do e cedido a um terceiro, cujo valor de uso consiste na produ-
ção mais-valor. Marx (2017) reapresenta a forma mercadoria no 
movimento do abstrato ao concreto: aqui o capital monetário 
configura-se como uma forma mais avançada de manifestação 
do fetiche da mercadoria. Nessa etapa, o próprio capital assu-
me a forma transloucada da mercadoria; seu circuito misterioso 
deve culminar na realização numa forma invisível de apropriação 
do mais-valor, sem se preocupar de modo algum em revelar sua 
articulação com as metamorfoses sucedidas na produção e na 
circulação. 

Como Marx apresentou no livro primeiro, para consti-
tuir-se como valor que se valoriza, o dinheiro precisa fazer sua 
metamorfose em capital, carece sair de si mesmo e converter-se 
em meios de produção e força de trabalho; e depois, retornar a 
si mesmo como valor valorizado. A alquimia necessita comple-
tar-se mediante o circuito da objetivação e exteriorização, em 
que o dinheiro se converte em capital mediante sua extrusão na 
produção e na circulação. A taxa média de lucro deve ser não 
somente compartilhada entre capital industrial e pelo capital 
comercial, mas também com uma nova figura especializada no 
comércio de dinheiro. No entanto, todo silenciamento se faz 
necessário acerca do processo em que o valor que se valoriza 
mediante a captura do mais-valor emanado do trabalho vivo; em 
que o capitalista consegue arrancar tempo além do necessário à 
reprodução dos trabalhadores. 

tituam os manuscritos do livro terceiro poderia ser obliterados devido aos 
problemas relativos à exposição textual da investigação. Por isso que Engels 
precisou intervim em determinados momentos na letra do texto deixado 
por Marx. 

Para entender o movimento peculiar da circulação que 
constitui o capital portador de juros12, Marx (20170 destaca que 
a forma capital monetário é cedida como mercadoria para o re-
presentante do capital industrial ou produtivo, em que o dinhei-
ro, pertencente ao representante do capital portador de juros, é 
liberado para o representante do capital produtivo porque este 
carece dessa espécie de mercadoria para operacionalizar a con-
versão de dinheiro em mais dinheiro, em valor que se valoriza. 

Pelo fato de possui um excedente substancial na forma 
de dinheiro, o representante do capital portador de juros pode 
adiantá-lo ao que aparece destituído do capital monetário, mas 
que tem a expertise da produção de mercadorias mediante o con-
trole absoluto da força de trabalho. Assim, A adianta dinheiro 
a B, na certeza de que o dinheiro nas mãos de B se converterá 
em capital, ou seja, realizará o circuito D-M-D’. No entanto, a 
presença do representante do capital portador de juros implica 
uma duplicação dos extremos: a forma dinheiro passa a ser du-
plicada tanto no seu ponto de partida quanto no seu ponto de 
chegada. A entrada em cena do capital portador de juros faz a 
fórmula D-M-D’ converter-se em D-D-M-D’-D’, em que D’ 
retorna às mãos de A como D + ΔD, no qual ΔD representa os 
juros (Marx, 2017). 

Segundo Marx (2017), o que comparece duplicado é 
tanto o desembolso do dinheiro como capital quanto o refluxo 

12  Nem sempre o sistema de crédito esteve voltado para à cobrança de ju-
ros, destaca Marx (2017, p. 595): “Na Inglaterra, antes do desenvolvimento 
dos bancos por ações, ¾ de todos os depósitos se encontravam em poder 
dos bancos, sem render juros. Hoje, quando rendem juros, estes estão pelo 
menos 1% abaixo da taxa de juros praticada no mercado”. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

370 371

como capital realizado, ou seja, como D’ ou D + ΔD. No movi-
mento inicial de D, na fórmula que constitui o capital portador 
de juros (D-D-M-D’-D’), nota-se que o primeiro D “não é fa-
tor da metamorfose da mercadoria, tampouco da reprodução do 
capital” (Marx, 2017, 413). A metamorfose somente acontece 
quando no segundo D ele passa às mãos de B, ou seja, quando o 
dinheiro é desembolsado pelo representante do capital produti-
vo, que transforma dinheiro em meios de produção e força de 
trabalho; e ainda, quando comercializa com ele na hora de ven-
der as mercadorias produzidas. 

A primeira permuta ou concessão do dinheiro pertence 
ao representante do capital portador de juros, que não represen-
ta nenhuma metamorfose efetiva. O movimento consiste unica-
mente em passar o dinheiro de uma mão para a outra. É na mão 
do prestatário que o dinheiro vai ganhar a forma fundamental de 
capital. O representante do capital portador de juros realiza a 
concessão na convicção de que seu dinheiro voltará acrescido dos 
juros, ou seja, que uma parte do lucro alcançada pelo capitalista 
produtivo será compartilhada com ele. Assim, tem acesso a D + 
ΔD, “no qual ΔD não equivale ao lucro inteiro, mas a uma parte 
dele, isto é, aos juros” (Marx, 2017, p. 413). 

Para que o movimento de rotação seja completo e o 
representante do capital portador de juros possa participar do 
mais-valor produzido com o dinheiro cedido, o dinheiro em-
prestado deve retornar para as mãos de B, acrescido de um novo 
valor. Isso significa que B tem de ceder a A, sob o nome de ju-
ros, uma parte do lucro auferido. “A” somente cedeu dinheiro 
a “B” na certeza de que o dinheiro não conservaria seu valor no 
processo de rotação, mas se converteria em capital. O dinheiro 

somente permaneceu nas mãos de B enquanto funcionava como 
capital. Ao fim da rotação e com o refluxo do dinheiro cedido 
às mãos de A, o dinheiro transferido para B deve ser transferido 
para A, que nunca deixou de ser seu efetivo representante legal 
(Marx, 2017). 

No empréstimo de dinheiro de A para B, observa-se que 
o capital comparece como mercadoria. Marx (2017) salienta a 
distinção existente entre essa forma de composição e a forma 
que assume o capital no processo de circulação de mercadorias; 
o capital pode funcionar como capital mercadoria ou como ca-
pital monetário, pois em “nenhuma dessas duas formas o capi-
tal como tal se converte em mercadoria” (Marx, 2017, p. 414). 
Marx esclarece que na atividade da circulação, “o capital-mer-
cadoria funciona apenas como mercadoria, não como capital” 
(Marx, 2017, p. 414). 

O capital mercadoria contrasta com a mera condição de 
simples mercadoria, primeiro, porque comporta potencialmen-
te em seu interior mais-valor, em que a realização do valor apa-
rece como sinônimo da realização de mais-valor; segundo, “por-
que essa sua função como mercadoria representa uma fase de 
seu processo de reprodução como capital” (Marx, 2017, p. 414). 

O processo hegemonizado pelo capital portador de juros 
impõe que o capital mercadoria apareça somente como merca-
doria. Em nenhum instante da metamorfose, “o capitalista vende 
ao comprador a mercadoria como capital, ainda que esta seja 
precisamente isso para ele, e tampouco aliena o dinheiro como 
capital ao vendedor” (Marx, 2017, p. 415). O prestamista so-
mente aliena a mercadoria para o prestatário como mercadoria 
e o dinheiro somente como dinheiro, por isso somente na con-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

372 373

catenação do processo inteiro (D-D’ ou M-M’) emerge o capital. 
O fundamento da relação desaparece porque a mediação 

que leva o valor a valorizar-se é suprassumida; o que aparece é 
somente D’ ou D + ΔD. O representante do capital portador de 
juros não está estimulado na revelação da mediação que culmina 
no processo de realização do valor que se valoriza. Para ele, o 
que importa é somente o fluxo e o refluxo do capital merca-
doria, e pouco está interessado com aquilo que se realizou na 
produção e depois foi vendido como mercadoria no mercado. O 
que importa é somente o recebimento da soma adiantada, acres-
cida de um valor excedente, ou seja, do mais-valor realizado na 
forma de juros. 

O dinheiro emprestado não “é alienado como capital a 
um terceiro, mas é vendido como simples mercadoria ou entre-
gue como simples dinheiro em troca de mercadoria. Ele nunca 
aparece em seu processo de circulação como capital, somente 
como mercadoria ou dinheiro. Essa é sua única existência para 
outrem” (Marx, 2017, p. 415-416). No movimento efetivo, o 
capital tão somente subsiste no processo de exploração da força 
de trabalho. 

O representante do capital portador de juros converte o 
dinheiro em mercadoria e o aliena para um terceiro, que deve 
operar a metamorfose do capital. Nesse processo, nenhum dos 
representantes do capital configura-se como senhor da relação 
em sua plenitude. O capitalista industrial somente controla a 
força de trabalho que permite a extração de mais-valor, mas não 
controla o capital dinheiro que lhe foi cedido. O prestamista não 
controla a produção nem o mercado. Isso implica que a relação 
não é inteiramente segura e pode ocorrer um revés na emprei-

tada e culminar em prejuízo para ambos. Nada é seguro no reino 
do capital; tudo pode vacilar ou escorregar das mãos dos envol-
vidos. As distintas personificações do capital sabem disso, por 
isso zelam para não ver seus capitais escaparem de seus olhos 
ávidos. 

O capitalista cede a um terceiro seu capital monetário 
devido à possibilidade de converter dinheiro em mais dinheiro. 
Isso significa que o capital aparece não somente para quem se 
aliena dele, mas também para aquele que toma emprestado. Es-
creve Marx (2017, p. 416): “ele não é capital apenas para quem 
o aliena, mas é desde o início transferido a um terceiro como 
capital, como valor que possui o valor de uso de criar mais-valor, 
lucro”. 

O capital mercadoria transita das mãos do prestamista 
para as mãos do capitalista em atividade. Ele é somente cedi-
do, na condição de que deve retornar ao seu ponto de partida 
após determinado prazo, “tendo cumprido seu valor de uso, que 
consiste em produzir mais-valor” (Marx, 2017, p. 416). Dife-
rentemente da metamorfose (D-M-D”) do capital realizada no 
livro primeiro, em que a relação começa com dinheiro e termina 
como capital, na forma do capital portador de juros, o circuito 
(D-D-M-D’-D’) começa já com dinheiro como capital, porque 
ele resultou de um processo anterior, que já foi mostrado na 
quarta seção. Nesse instante, não se trata simplesmente do di-
nheiro ou de outra mercadoria, mas da relação do capital consigo 
mesmo. Refere-se ao capital que é alienado, emprestado como 
capital monetário, para poder operar a alquimia do dinheiro que 
gera dinheiro, como se tivesse capacidade automática e fetichista 
de autoproduzir-se sem nenhuma mediação. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

374 375

Marx (2017) salienta que em todo ato de compra e ven-
da, um objeto é cedido, mas não se cede o valor. A mercadoria 
é cedida no ato da venda, mas não seu valor, que é reembolsado 
sob a forma de dinheiro ou na forma de ordens de pagamento. 
O mesmo acontece na compra, em que se transfere dinheiro de 
uma mão para outra, mas não se cede seu valor, reposto na forma 
de mercadoria. 

No intercâmbio ou troca de objetos não ocorre nenhuma 
mudança no valor, que continua o mesmo. O mais-valor não é 
gerado do ato da compra e da venda de mercadorias; por isso, é 
preciso observar o ciclo completo do capital, D-M-D’, pois nele 
é possível perceber que a quantidade de dinheiro adiantada re-
torna acrescida do mais-valor. Segundo Marx (2017, p. 419), “A 
mediação desse processo não é visível nos simples atos de troca. 
É precisamente desse processo de D como capital que provêm os 
juros do capitalista monetário que empresta dinheiro”. 

O capital portador de juros tem sua peculiaridade na for-
ma externa de seu retorno (D-D-D’-D’) e (D + ΔD), em que se 
aparta totalmente do ciclo mediador. O emprestador aliena-se 
de seu capital e o transfere para o representante do capital indus-
trial sem receber nenhuma mercadoria como equivalente; o que 
ele recebe é somente uma promessa. O crédito não passa de uma 
prometimento; o portador do capital monetário transfere para 
um terceiro seu capital na certeza de que ele vai devolver o va-
lor adiantado acrescido de juros. É o capitalista industrial quem 
tem de realizar no segundo momento uma metamorfose que não 
aparece no instante originário, quando o capitalista monetário 
cede seu capital ao capitalista industrial13. 

13  Para Marx (2017, p. 420-421): “O capital, adiantado em forma de di-

O ciclo completo do capital revela que o dinheiro é con-
vertido em meios de produção e força de trabalho. Pela media-
ção do processo de produção, uma mercadoria determinada é 
produzida. Essa mercadoria produzida deve ir ao mercado para 
se converter em dinheiro: D – D – M ... P ... M’ – D’ – D’. 
Uma vez de posse do dinheiro, o representante do capital pro-
dutivo (produção e circulação) pode restituir o valor apropriado. 
O capital portador de juros é mero resultado de uma transação 
jurídica entre o proprietário do capital e uma segunda pessoa. 
Do ponto de vista do prestamista, o que existe é uma concessão 
e devolução. Assim, desaparece toda mediação, e tudo “o que 
se encontra entre esses dois polos se esfuma” (Marx, 2017, p. 
217, grifo nosso). O capital procura sempre velar as mediações 
que possam demonstrar sua essencialidade, por isso ele recorre 
ininterruptamente aos subterfúgios que reinam na imediaticida-

nheiro, retorna ao capitalista industrial, pelo processo cíclico, também em 
forma de dinheiro. Mas como o capital não lhe pertencia no momento em 
que foi investido, tampouco pode pertencer-lhe no momento em que re-
torna. Sua passagem pelo processo de reprodução não tem o poder de con-
verter esse capital em propriedade sua. Ele precisa, portanto, devolvê-lo ao 
prestamista. O primeiro desembolso, que transfere o capital das mãos do 
prestamista às mãos do prestatário, é uma transação jurídica, que não tem 
relação nenhuma com o processo real de reprodução do capital e apenas 
lhe serve de introdução. O reembolso, pelo qual o capital retorna das mãos 
do prestatário às mãos do prestamista, é uma segunda transação jurídica, 
complementar à primeira; uma serve de introdução ao processo efetivo, a 
outra é um ato complementar desse processo. Ponto de partida e ponto de 
retorno, cessão e restituição do capital emprestado, aparecem, pois como 
movimentos arbitrários, mediados por transações jurídicas efetuadas antes 
e depois do movimento efetivo do capital e que com ele não têm relação 
nenhuma. Para esses movimentos, seria indiferente se o capital pertencesse 
desde o início ao capitalista industrial e, por conseguinte, refluísse somente 
para ele como sua propriedade”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

376 377

de reificada. A mediação entre D-D-D’-D’ deve se esfumar por 
completo. 

A forma imanente de o capital configurar-se como D-M-
-D’ permite que o proprietário do dinheiro possa cedê-lo a um 
terceiro como capital, na convicção que terá de volta seu va-
lor acrescido de uma fração do mais-valor na forma de juros. O 
dinheiro cedido pode retornar ao seu ponto de partida porque 
foi emprestado como capital e empregado como capital (Marx, 
2017). O empréstimo presume que o dinheiro não estacione, 
pois se ficar ocioso e não realizar o movimento cíclico efetivo, a 
mercadoria dinheiro não realizará o salto mortal do dinheiro em 
mais dinheiro, de capital em mais capital. 

O capitalista somente empresta dinheiro a outro capita-
lista porque está convencido de que o dinheiro funcionará como 
capital nas mãos do prestatário. O prestamista realiza um con-
trato em que seu dinheiro já funciona como capital; para isso, o 
prestatário deve cumprir com suas obrigações de representante 
do capital industrial. O prestamista não vende dinheiro nem de-
sembolsa seu capital na compra de uma mercadoria; ele simples-
mente adianta dinheiro na forma de capital, como D-D’, ou seja, 
como valor que deve voltar ao ponto de partida num prazo esta-
belecido com juros. Desse modo, o prestamista não opera uma 
relação de compra e venda de dinheiro como mercadoria, pois 
somente empresta ou aliena uma soma de valor como capital, ou 
seja, de valor que deve se valorizar.  

Após examinar o movimento do capital emprestado, na 
relação entre proprietário de capital e representante do capital 
industrial, Marx (2017) examina mais especificamente o signi-
ficado dos juros. O prestamista cede seu dinheiro como capital, 

pois o dinheiro cedido deve retornar como capital; para isso, a 
soma de valor adiantada deve retornar com uma grandeza de 
valor maior, o valor deve retornar com um mais-valor. Os ju-
ros, segundo Marx (2017), representam uma parte da taxa de 
lucro médio que não fica nas mãos do representante do capital 
industrial, mas deve ser transferida ao representante do capital 
monetário.

Ao entregar ao capitalista industrial seu dinheiro como 
capital, o capitalista monetário efetua o ato “da alienação que 
converte o empréstimo do dinheiro em alienação do dinheiro 
como capital, isto é, em alienação do capital como mercadoria” 
(Marx, 2017, p. 424). O capital comparece como uma espécie 
de mercadoria, e como mercadoria ele tem seu valor de uso alie-
nado durante o tempo que o entrega para o prestatário. Ao ser 
convertido em capital, o dinheiro assume o valor de uso de ge-
rar um mais-valor determinado (Marx, 2017). O capital cedido, 
como valor de uso, não deve somente conservar sua grandeza 
originária, mas deve agregar um novo valor. 

No movimento regular das mercadorias, o valor de uso 
é consumido como a substância da mercadoria. Na mercadoria, 
denominada capital, o processo é distinto, pois essa mercadoria 
tem a peculiaridade de conservar seu valor e agregar mais-valor; 
a sua substância não é consumida, mas ampliada. O valor de uso 
do dinheiro como capital parece comportar a capacidade de en-
gendrar novo valor. 

Ao dispor do capital alienado, o capitalista industrial per-
mite que o capital dinheiro exerça sua função peculiar de capital. 
O valor da força de trabalho é pago na forma de salário, e o valor 
do capital emprestado é pago como juros oriundos do mais-va-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

378 379

lor, ou seja, é pago com o trabalho excedente acobertado pela 
relação em que a mediação desaparece. Marx (2017) explica de-
talhadamente como se efetiva a diferenciação entre o valor de 
uso da força de trabalho para o capitalista industrial e o valor de 
uso do capital monetário, cedido como capital para o capitalista 
industrial14. 

Aqui se nota o movimento do abstrato ao concreto, em 
que a forma mercadoria, analisada abstratamente no livro pri-
meiro, retorna concretamente no movimento do capital porta-
dor de juros. A analogia do valor de uso da força de trabalho 
com o valor de uso do dinheiro-capital carece ser apresentada 
na perspectiva de revelar a capacidade de fetichização que está 
posta no capital monetário ou no capital portador de juros. 

A diferenciação entre a mercadoria pura e simples e a 
mercadoria capital dinheiro consiste no fato de que “no em-
préstimo, o capitalista monetário é o único que desembolsa um 
valor nessa transação, porém volta a conservá-lo por meio do 
reembolso futuro”. Na mercadoria em questão, somente uma 
das partes “aliena um valor de uso real, que a outra recebe e 
consome” (Marx, 2017, p. 425). No entanto, “esse valor de uso 
é, ao mesmo tempo, valor, a saber, o excedente da grandeza de 
valor resultante do uso do dinheiro como capital, acima de sua 
grandeza de valor originária (Marx, 2017, p. 425). 

14 Para Marx (2017, p. 425): “O valor de uso da força de trabalho para o 
capitalista industrial está no fato de ela ser consumida gerando um valor (o 
lucro) maior que aquele que ela mesma possui e custa. Esse excedente de 
valor é seu valor de uso para o capitalista industrial. E assim o valor de uso 
do capital monetário também aparece com capacidade de criar e incremen-
tar seu valor. O capitalista monetário aliena, na realidade, um valor de uso, 
com o que ele cede algo na qualidade de mercadoria”. 

O lucro consiste no efetivo valor de uso da mercadoria 
em análise, pois o capitalista monetário aliena seu capital para 
que ele possa desempenhar seu valor de uso, ou seja, de agre-
gar novo valor ao valor existente. O lucro resulta do mais-valor 
produzido que é compartilhado pelo capitalista industrial com o 
capitalista monetário. Se o capitalista industrial não participasse 
da partilha do lucro, ele não demonstraria interesse em fazer o 
dinheiro desempenhar as funções de capital nas suas mãos. O 
mesmo vale para o capitalista monetário: se não recebesse um 
valor a mais pela alienação de seu capital, jamais permitiria que o 
dinheiro saísse de suas mãos. Ele mesmo desempenharia a função 
de personificação do capital produtivo. 

No caso de uma mercadoria comum, o comprador apro-
pria-se da mercadoria pelo seu valor de uso; para isso, ele deve 
pagar o seu valor. Para fazer valer sua condição de capitalista 
industrial, o prestatário compra também o valor de uso do di-
nheiro como capital; no entanto, não se processa uma relação 
semelhante ao intercâmbio de compra e venda que perpassa as 
mercadorias em geral15. O valor cedido pelo prestamista já exis-
tia como capital; para que possa efetivar-se precisa somente en-

15  Salienta Marx (2017, p. 426): “A identidade entre o valor cedido e o 
valor reembolsado mostra-se, aqui, de maneira completamente distinta. A 
soma de valor, o dinheiro, é cedida sem equivalente nenhum e restituída 
depois de certo tempo. O prestamista permanece sempre como proprie-
tário do mesmo valor, mesmo depois de este último ter passado de suas 
mãos às do prestatário. No intercâmbio simples de mercadorias, o dinheiro 
encontra-se sempre do lado do comprador; no empréstimo do dinheiro, ao 
contrário, ele se encontra do lado do vendedor. É este último que cede o 
dinheiro por determinado tempo, e o comprador do capital é quem o recebe 
como mercadoria. Isso só é possível na medida em que o dinheiro funciona 
como capital e, por conseguinte, é adiantado”. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

380 381

contrar as condições adequadas a fim de operar a metamorfose 
em mais-valor. 

Para o prestatário, o valor de uso do capital consiste, de 
maneira análoga ao valor de uso da mercadoria força de trabalho, 
em produzir mais-valor. Por sua vez, o valor de uso da merca-
doria dinheiro para o prestamista somente é cedido na certe-
za de que uma parte do lucro seja apropriado pelo prestamista. 
Prestamista e prestatário estabelecem um acordo mútuo, pois 
“não é possível que todo o lucro seja apropriado pelo prestatário” 
(Marx, 2017, p. 426). Tampouco é possível que todo o lucro vá 
parar nas mãos do prestamista. O acordo deve garantir a parti-
lha do mais-valor decorrente do exercício das funções do valor 
de uso do dinheiro como capital nas mãos do prestatário. É nas 
mãos do prestatário que o dinheiro funciona como capital, que 
só existe em potência nas mãos do prestamista. A impossibilida-
de de duplicação do lucro constituído, pela mediação do valor de 
uso do capital nas mãos do prestatário, leva a que a soma produ-
zida seja partilhada entre personalidades distintas. 

O movimento do dinheiro como capital se apresenta 
como irracional do ponto de vista da simples mercadoria ou 
também do ponto de vista do capital, pois a operação de em-
préstimo se plasma como diferenciada da relação de compra e 
venda de mercadorias. A distinção emana da natureza específica 
da mercadoria denominada capital, em que o valor de uso da 
mercadoria resulta em juros e não como preço (Marx, 2017). 

Nesse caso, é possível chamar os juros de preço pago 
pelo valor de uso do capital monetário. Isso, segundo Marx, é 
“uma forma irracional do preço, em plena contradição com o 
conceito do preço da mercadoria” (Marx, 2017, p. 427). Consi-

derando que o preço deveria possuir uma certa equivalência com 
o valor da mercadoria, nesse caso, o preço aparece como uma 
mera abstração do valor, pois se revela destituído de conteúdo. 
Da mesma maneira que “o preço expressa o valor da mercadoria, 
os juros expressam a valorização do capital monetário e apare-
cem, portanto, como o preço que se paga ao prestamista pelo 
capital monetário” (Marx, 2017, p. 428). 

O dinheiro cedido ao prestatário funciona como capi-
tal em potência; para converter-se em ato necessita encontrar 
as condições propícias para converter valor em mais-valor. O 
dinheiro cedido pelo prestamista é capital em potencial, assim 
como a força de trabalho é capital em potencial, pois: 1) o dinhei-
ro pode ser transformado nos elementos de produção e, como 
tal, é a mera expressão abstrata destes últimos, sua existência 
como valor; 2) os elementos materiais [stof lichen] da riqueza 
possuem a qualidade de já serem capital em potencial, uma vez 
que o termo antagônico que os complementa e os converte em 
capital – o trabalho assalariado – existe sobre a base da produção 
capitalista (Marx, 2017). 

O dinheiro pode ser cedido como capital quando exis-
tem as condições jurídico-normativas para a apropriação do 
trabalho alheio. Sem isso, o dinheiro cedido não tem a menor 
possiblidade de se realizar como capital. O desenvolvimento das 
relações de produção, que tornam possível o contrato entre o 
trabalhador e o capitalista industrial, é condito sine qua non para 
a realização do contrato entre o prestamista e o prestatário. O 
segundo contrato só é possível quando estão postas as condições 
objetivas para a realização do primeiro; sem este inexiste o se-
gundo (Marx, 2017). 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

382 383

Dadas essas condições, o capital é uma mercadoria muito 
distinta da força de trabalho e tem como propósito capturar o 
mais-valor, que somente subsiste na mercadoria realmente sui 
generis, pois o valor não pode se converter em mais-valor sem 
passar pela apropriação do tempo de trabalho excedente. E como 
o tempo da produção é um elemento importante na delimitação 
de seu valor, o tempo se constitui como um aspecto essencial na 
determinação dos juros. O tempo tem papel primordial porque 
o tempo de produção participa de modo decisivo na determina-
ção do preço das mercadorias. Desvelar esses elementos é uma 
tarefa que se impõe com máxima relevância, senão acaba por se 
reproduzir a visão dos representantes da economia burguesa que 
enxergam somente as nuvens de poeira na superfície e procla-
mam “pretensiosamente algo misterioso e significativo” (Marx, 
2017, p. 431).

Marx (2017, p. 433) entende que os juros não emanam 
de si mesmos, e sim do mais-valor, ou seja, configuram-se como 
uma parte do mais-valor produzido. Pela mediação dos juros o 
capitalista produtivo paga pelo tempo em que o capital monetá-
rio alheio lhe foi cedido. O lucro é o limite dos juros; estes não 
podem transcender o lucro produzido pelo capitalista industrial 
no tempo em que cuidou do capital pertencente ao capitalista 
monetário. 

O limite máximo dos juros seria o lucro integral. Apesar 
disso, subsistem tendências contra-arrestantes que podem levar 
os juros a transcender os limites estabelecidos pelo lucro. Isso 
indica que seu pagamento não poderá ser assegurado pelo lucro 
decorrente da apropriação do tempo de trabalho excedente ou 
do mais-valor. Os juros, como expressão do valor integral, não 

podem desconsiderar a necessidade da decomposição do valor 
que deve ser direcionada ao capitalista industrial, enquanto res-
ponsável pela supervisão do trabalho no movimento de rotação 
do dinheiro emprestado como capital. 

No capítulo XXIV, denominado “A exteriorização da re-
lação capitalista sob a forma do capital portador de juros”, Marx 
(2017, p. 470, grifo nosso) destaca este tipo como a forma mais 
fetichizada do capital. “É no capital portador de juros que 
a relação capitalista assume sua forma mais exterior e 
mais fetichista” 16. O capital assume essa configuração mais fe-
tichizada porque, nessa forma, o dinheiro parece engendrar di-
nheiro a partir de si mesmo, sem carecer de nenhuma mediação 
entre os extremos D-D-D’-D’. 

O capital portador de juros é bem mais fetichizado do 
que o capital comercial porque, nesta forma, a mediação não 
desaparece, ou seja, a forma geral (D-M-D’) do movimento ca-
pitalista precisa ser posta e reposta. No capital portador de juros, 
desaparece a relação expressa na produção e circulação de mer-
cadorias, e o capital parece emanar de si mesmo, desconsideran-
do por completo sua relação com o mundo da produção. Desse 
modo, o capital “aparece como fonte misteriosa e autocriadora 

16   Escreve Grespan (2019, p. 70-71): “Não por acaso, mesmo no manus-
crito de Marx o título do capítulo é ‘Alienação do mais-valor e da relação de 
capital em geral na forma do capital portador de juros’. A ‘forma do capital 
portador de juros’ é a ‘forma externa’ (äusßerlichste), porque resulta de um 
processo de alienação (Veräusßerlichung), no duplo sentido que sabidamente 
tem a palavra para Marx: a venda ou, no caso, a transferência de direitos; e 
o esquecimento do processo de formação na forma do produto”. A relação 
do capital com o trabalho, substância do sistema, inverte-se ‘na forma do 
capital portador de juros’, não só se ocultando nela, mas correndo o risco 
efetivo de se perder”. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

384 385

de juros, de seu próprio incremento” (Marx, 2017, p. 471). 
O capital parece se configurar como o resultado de todo 

o processo e como qualidade inerente das próprias coisas. Ele é 
o autômato perfeito, aquele que emerge como o indetermina-
do determinante de todas as coisas ou a própria encarnação da 
divindade na terra. Finalmente, “o verbo se fez carne e habitou 
entre os homens”, suprassumindo todas as diferenças e reduzin-
do todas as diferenças ao absoluto fetiche do capital. 

Salienta Marx (2017, p. 471, grifo nosso): 

No capital portador de juros, portanto, 
produz-se em toda sua pureza esse fe-
tiche automático do valor que se valo-
riza a si mesmo, do dinheiro que gera 
dinheiro, mas que, ao assumir essa for-
ma, não traz mais nenhuma cicatriz de 
seu nascimento. A relação social é consu-
mada como relação de uma coisa, o dinheiro, 
consigo mesma. Em vez da transformação real 
do dinheiro em capital, aqui se mostra apenas 
sua forma vazia de conteúdo. Assim como na 
força de trabalho, o valor de uso do dinheiro 
transforma-se em fonte de criação de valor, de 
um valor maior que o que está contido nele 
mesmo. 

O capital portador de juros (Im zinstragenden Kapital) ex-
pressa na mais elevada potência (automatische Fetisch) o valor que 
se valoriza (der sich selbst verwertende Wert), do dinheiro que gera 
dinheiro (Geld heckendes Geld), sem revelar nenhuma cicatriz de 
seu nascimento (und trägt es in dieser Form keine Narben seiner En-
tstehung mehr). Essa forma de composição do capital faz questão 
de lançar fora todas as roupagens e elementos que o articulavam 

com o processo de produção do valor emanado do trabalho. 
Na forma do capital portador de juros, o dinheiro é do-

tado de potencial de valor que se valoriza; desse modo, “criar 
valor torna-se uma qualidade do dinheiro tanto quan-
to dar peras é uma qualidade da pereira”. O mais-valor 
oriundo de uma relação social bem determinada assume a for-
ma de uma determinação natural incorporada à forma de ser do 
próprio capital. O mais-valor não resulta mais de uma relação 
muito bem delineada, mas da própria natureza do capital. Assim 
como uma mangueira está determinada a dar mangas, o capital 
portador de juros tem como qualidade natural produzir mais-va-
lor. Assim, tudo parece invertido, obnubilando a efetiva condi-
ção de que os juros expressam somente uma parte do mais valor 
transmutado em lucro (Marx, 2017). 

No capital portador de juros, Marx (2017, p. 471, grifo 
nosso) assinala: “Aqui se completam a forma fetichista do 
capital e a ideia do fetichismo do capital”. (Hier ist die Fe-
tischgestalt des Kapitals und die Vorstellung vom Kapitalfetisch fertig). 

Para Marx (2017, p. 472, grifo nosso): 

Em D-D’, temos a forma mais sem con-
ceito [begrifslose] do capital, a inversão e a 
coisificação das relações de produção elevadas 
à máxima potência máxima potência: a forma 
simples do capital, como capital portador de 
juros, na qual ele é pressuposto a seu próprio 
processo de reprodução; a capacidade do di-
nheiro ou, conforme o caso, da mercadoria, de 
valorizar seu próprio valor, independentemen-
te da reprodução – eis a mistificação capi-
talista em sua forma mais descarada. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

386 387

A “mistificação do capital” (Kapitalmystifikation) assume a 
sua forma mais “descarada” (grellsten Form). A “forma sem concei-
to” assume o ponto mais elevado do desenvolvimento do modo 
de produção capitalista como processo de produção do valor que 
recorre aos meios mais descarados para velar o substrato essen-
cial que produz valor que se valoriza. 

Marx (2017) salienta que a economia vulgar considera a 
manifestação autônoma da produção de valor pelo capital como 
um achado espetacular, pois colabora de maneira decisiva para 
esconder o fundamento do mais valor nas formas lucro e juros, 
ocultando sua fonte efetiva. A apresentação do capital portador 
de juros afastado da produção permite a constituição da “for-
ma mais descarada” da mistificação, em que o lucro emana de si 
mesmo e não da mais-valia gestada na produção capitalista. As-
sim, o capital portador de juros tem a capacidade de apagar seus 
vestígios e fundamentos com o mundo da produção; por isso ele 
“reveste sua forma fetichista mais pura: D-D’ como su-
jeito, coisa vendável” (erhält das Kapital seine reine Fetischform, 
G – G’ als Subjekt, verkaufbares Ding) (MARX, 2017, p. 472). 

O capital portador de juros é a forma mais fetichizada, 
segundo Marx (2017), porque: 

Primeiro, ele parece se manter constantemente na forma 
do dinheiro, conseguindo apagar todas as demais determinida-
des e revertendo tudo em seu contrário; desse modo, torna os 
aspectos reais completamente invisíveis e os visíveis, completa-
mente ocultos. Assim, a forma efêmera e transitória do dinheiro, 
que configura o processo de produção e reprodução do capital 
industrial, assume um caráter permanente e duradouro na for-
ma do capital monetário. Sua natureza movente desaparece para 

converter-se na forma dominante de toda a relação que promove 
o lucro, enquanto mistificação do mais valor. 

Segundo, a capacidade de produzir valor que se valoriza 
parece uma coisa imanente ao modo de ser do capital porta-
dor de juros, da mesma maneira que a goiabeira está destinada a 
dar goiabas e a mangueira a produzir mangas. Conforme Marx 
(2017, p. 472, grifo nosso): “Assim como crescer é próprio 
das árvores, também criar dinheiro (tokoz) [juros; des-
cendência] parece ser próprio do capital nessa forma 
de capital monetário”. 

O capital portador de juros parece com o vinho guar-
dado na adega, que ao final de um determinado ciclo temporal 
consegue ampliar seu valor sem precisar fazer absolutamente 
nada. Essa forma de capital tem a capacidade ímpar de desconsi-
derar o movimento de objetivação e exteriorização que perpassa 
a produção e a circulação, para configurar-se como algo capaz 
de agregar mais-valor simplesmente porque é o que é (Marx, 
2017). 

O capital gera mais-valor porque é capital, como se ele 
fosse autossuficiente e autodeterminante. O capital revestido da 
forma dinheiro aparece como se tivesse amor no corpo; tão logo 
é emprestado, possuindo capacidade para produzir mais-valor. 
Escreve Marx (2017, p. 473, grifo nosso): “O capital é uma coi-
sa, mas, como tal, é capital. O dinheiro tem agora amor no 
corpo. Tão logo é emprestado ou investido no processo de re-
produção [...], crescem seus juros, não importando se ele 
dorme ou está acordado, se está em casa ou viajando, se 
é dia ou noite”. 

O enraizamento orgânico dos juros no capital monetá-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

388 389

rio faz dele uma espécie de coisa que parece comportar amor 
no corpo, que se autodesenvolve esteja dormindo ou acordado, 
estático ou em movimento. Ao alienar seu capital ao prestatá-
rio, o emprestador pode descansar e “refestelar-se no ócio e no 
luxo a expensas do trabalho alheio, sem nenhuma preocupação, 
nenhum perigo e nenhum prejuízo”. Isso remete às palavras de 
Martinho Lutero (apud Marx, 2017, p. 474): “acomodo-me ao 
pé da lareira e deixo que meus 100 florins acumulem riqueza 
para mim, e como se trata de dinheiro emprestado, ele vem para 
meu bolso sem nenhum perigo e sem nenhuma preocupação. 
Meu caro, quem não gostaria disso?” 

A noção do capital como um autômato que se autorre-
produz propaga-se e parece poder crescer infinitamente até os 
céus. A qualidade do valor que se valoriza assemelha-se a uma 
coisa inata, dotada de energia propulsora de si, como se fosse 
uma substância ou essência (ousia) pura, um substrato que se 
conserva e ao mesmo tempo aumenta de valor constantemente. 
Como se fosse a eterna condição de seu modo de ser no mundo. 
O autômato emerge com amor no corpo como se fosse aquilo 
que permanece o mesmo e cresce sucessivamente no movimen-
to de objetivação, exteriorização e interiorização. Ele aparenta 
ser dotado de capacidade de ampliar sua grandeza, preservando 
seu tamanho original. 

A noção do capital como autômato perpassa a economia 
vulgar, que desconsidera por completo as condições objetivas de 
reprodução e do trabalho que promovem a produção do valor, 
a realização do valor e a processualidade do valor que se valori-
za. Esses teóricos recorrem à teoria malthusiana para justificar o 
capital como autômato, como se as cifras do capital monetário 

funcionassem segundo os preceitos da progressão geométrica da 
população (Marx, 2017). 

A consideração do capital monetário nos termos da teo-
ria malthusiana da população fortalece a “forma sem conceito” 
dos juros, em que o limite para a acumulação e a expansão do 
capital é o ilimitado, uma vez que desconsidera o tempo de tra-
balho excedente apropriado como a força motriz ou lei absoluta 
da acumulação do capital. 

Acrescenta Marx (2017, p. 477, grifo nosso): 

Mas é no capital portador de juros que 
aparece consumada a ideia do fetiche 
do capital, a ideia que atribui ao produto 
acumulado do trabalho – e, além disso, fixado 
como dinheiro – a capacidade de criar mais-
-valor em progressão geométrica por meio de 
uma misteriosa qualidade inata, como um puro 
autômato, de tal modo que esse produto acu-
mulado do trabalho, como afirma o Economist, 
tenha descontado desde muito tempo toda a ri-
queza do mundo do presente e do futuro como 
algo que lhe pertence e lhe corresponde por 
direito.

Desse modo, o autômato parece ter vida própria. O 
monstro escamoteia sua efetiva essência e esconde a forma como 
o trabalho morto se ergue contra o trabalho vivo. O vampiro, 
que vive a sugar o sangue dos trabalhadores, consegue obliterar 
com destreza sua efetiva essencialidade social (Marx, 2013). Na 
fórmula D-D’ ocorre a inversão e a coisificação das relações de 
produção na mais alta potência. A forma fetichista do capital e a 
representação do fetiche do capital são completadas e, assim, a 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

390 391

mistificação do capital configura-se de maneira descarada.
O representante do capital portador de juros não tem a 

menor intensão de compreender e revelar que os juros resultam 
da partilha do mais-valor produzido, devido ao comando que o 
representante do capital industrial exerce sobre a força de traba-
lho. Ele advoga que os juros resultam de si mesmos, quando na 
verdade resultam da partilha do mais-valor, que tem sua origem 
na produção controlada por um capitalista; este carece de capi-
tal de terceiros para realizar a alquimia que sustenta o modo de 
produção capitalista.

No capítulo XXII do livro terceiro, Marx (2017, p. 433) 
desenvolve a “figura autônoma do capital portador de juros e a 
autonomização dos juros em relação ao lucro”. Ele salienta que 
os juros pagos pelos capitalistas industriais ou produtivos aos 
prestamistas formam uma parte do lucro. O limite dos juros é 
estabelecido pelo lucro, que se configura como outra forma de 
mistificação do mais-valor, como já foi salientado. Evidentemen-
te, há situações episódicas em que eles podem transcender a taxa 
de lucro e deixar o representante do capital industrial na mão; 
mas essa não é a lógica que deve reger o lucro oriundo do capital 
monetário cedido ao capitalista industrial. 

Em geral, ele deve ficar com uma parte do excedente 
que provém da exploração da força de trabalho. Já que os juros 
não devem ultrapassar a taxa de lucro, o limite da taxa de juros 
pode cair e chegar a qualquer patamar. Entretanto, subsistem 
tendências contra-arrestantes que impedem de que eles fiquem 
abaixo do mínimo relativo estabelecido pelo mercado. A taxa 
de juros é regulamentada pela taxa geral de lucro; a taxa média 
serve como uma espécie de limite determinável dos juros pagos 

aos representantes do capital monetário. 
O que limita os juros é a massa de lucro que resulta do 

mais-valor acumulado. A determinação da taxa de lucro é dada 
pelo montante total de capital constante e capital variável, sendo 
que somente o capital variável produz mais-valor. Os princípios 
essenciais que determinam a taxa de juros dependem da cor-
relação de forças e da concorrência entre os representantes do 
capital financeiro e os capitalistas produtivos no ciclo de seus 
negócios. O que limita a taxa de lucro é o total do mais-valor 
produzido por cada tipo de capitalista produtivo ao longo do 
ciclo de cada negócio estabelecido (Marx, 2017). 

Embora não seja idêntico à forma mercadoria, o capital 
portador de juros assume a forma de uma mercadoria bastante 
sui generis, à proporção que ele tem nos juros seu preço deter-
minado. Na esfera do capital monetário (Geldkapital), todas as 
diferenças são reduzidas à relação entre prestamista e prestatá-
rio. Nessa relação, apagam-se todas as mediações, desaparecen-
do também os investimentos realizados nas esferas da produção 
e da circulação (Marx, 2017). Ele desponta como uma figura 
indistinta, que suprassume todas as diferenças e aparece como 
igual a si mesmo. 

Independentemente de seu emprego específico, o capital 
monetário assume a forma de um elemento comum e tende a ob-
nubilar sua natureza. Ele aparece no mercado de forma sempre 
impessoal e como uma expressão de uma classe social. Segun-
do Marx (2017, 443), essa forma de capital manifesta-se “como 
uma massa concentrada, organizada, a qual, de modo completa-
mente distinto da produção real, encontra-se sob o controle dos 
banqueiros, representantes do capital social”. Os capitalistas ca-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

392 393

rentes de empréstimos apresentam-se privadamente e confron-
tam-se individualmente com o prestamista, que assume a forma 
de uma classe coesa e organizada. Por isso subsiste uma oposição 
entre os representantes do capital industrial e do capital comer-
cial em face do capital monetário. 

O capital monetário é o diapasão de uma classe centrada 
na autossuficiência dos juros, da capacidade imanente do capital 
parecer forjar a si mesmo sem carecer do trabalho vivo. A apa-
rente autonomia do capital portador dos juros em relação ao 
mundo da produção é completamente desmistificada pela análise 
marxiana, que aponta como essa forma descarada de embuste e 
mistificação não resiste a uma observação mais acurada. Ao apa-
nhar o objeto de análise em sua integralidade, fica claro que o 
capital portador de juros não passa de um embuste e da forma 
mais descarada de fetiche do capital estudada até agora. No en-
tanto, a sua superação não depende simplesmente da consciência 
de sua efetiva essencialidade. 

6.2 A mistificação do lucro como ganho empresarial 

No capítulo XXIII do livro terceiro de O capital, Marx 
(2017) aprofunda a análise acerca da partilha do lucro entre o 
capitalista monetário e o capitalista ativo, submetendo ao es-
crutínio a compreensão apresentada pelos teóricos da burgue-
sia acerca do entendimento dos juros e do ganho empresarial. 
Quando o capitalista emprega seu próprio capital no processo de 
produção, ele necessita repartir seu lucro com o representante 
do capital monetário. A diferença “entre os que trabalham com 
capital emprestado e os que o fazem com capital próprio consis-

te apenas no fato de que os primeiros pagam juros e os segundos, 
não” (Marx, 2017, p. 449). 

O primeiro tem de restituir o capital emprestado e pe-
gar novo empréstimo para assegurar a continuidade de seus ne-
gócios, enquanto o segundo pode continuar seus negócios sem 
depender do capital monetário de terceiros. O fato de não ser 
proprietário do capital que movimenta obriga o primeiro a de-
pender da vontade do segundo e das flutuações do mercado. 

No entendimento de Marx (2017, p. 447), a taxa de lu-
cro provém da relação estabelecida entre os representantes do 
capital portador de juros e o capital industrial e comercial: o 
prestamista cede seu dinheiro na forma de capital para o presta-
tário, na certeza do pagamento da taxa de juros estabelecida e da 
devolução do capital alienado no prazo estabelecido. 

O capital monetário precisa ser colocado em movimen-
to para funcionar; ele não pode entesourar o dinheiro recebido, 
pois parado não rende juros e não funcionará como capital. Para 
ser capital, precisa metamorfosear-se e mudar de capilaridade 
permanentemente. Essa configuração do capital monetário tem 
sua existência no empréstimo; ele existe para ser cedido aos re-
presentantes do capital industrial e do capital comercial. 

O capitalista monetário e o capitalista produtivo se con-
frontam como personificações que representam papéis distintos 
no processo de reprodução do capital. Eles são representantes 
do movimento duplicado do capital portador de juros que se 
converte em capital produtivo, desempenhando funções diferen-
ciadas. 

O capitalista, que trabalha com capital emprestado, con-
sidera a parte que lhe cabe como produto do próprio capital e 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

394 395

não como mais-valor. No entanto, essa parte do lucro resulta do 
capital em funcionamento que foi coordenado pelo capitalista 
ativo. Marx (2017) procura reiteradamente desmascarar a natu-
reza do capital portador de juros como fetiche e afirma que este 
entra efetivamente em funcionamento na atividade industrial e 
comercial. 

Esse fetiche também aparece na maneira como o re-
presentante do capital produtivo entende a parte do mais-valor 
apropriado. Este, entende a parte da mais-valia apropriada como 
“ganho empresarial” [Unternehmergewinn]. A afirmação de que o 
lucro partilhado entre eles emana do mais-valor torna-se difícil 
porque: 

taxa de lucro dentro do mesmo processo de 
produção não depende somente do mais-valor, 
mas de muitas outras circunstâncias: dos preços 
de compra dos meios de produção, de métodos 
mais produtivos que a média, da economia do 

capital constante etc. (Marx, 2017, p. 451). 

A taxa de lucro do capitalista produtivo deve transcender 
o preço de custo, em que o capitalista pode vender sua mercado-
ria acima ou abaixo do preço de produção. Assim, nem sempre 
o preço da mercadoria expressa o valor da mercadoria; isso im-
plica que ele pode apropriar-se de “uma porção maior ou menor 
do mais-valor total no processo de circulação” (Marx, 2017, p. 
451).

No entendimento do próprio capitalista ativo, os juros 
resultam da própria propriedade do capital, isto é, do capital 
em si mesmo e não do mais-valor decorrente da exploração do 

trabalho. Ele desabrocha do capital “abstraído do processo de 
reprodução do capital, na medida em que este não ‘trabalha’, 
não funciona” (Marx, 2017, p. 451). Assim, essa parte do lucro 
manifesta-se como “fruto exclusivo do movimento e da atuação 
do capital, uma atuação que se lhe apresenta agora como sua 
própria atividade, em oposição à inatividade, à não participação 
do capitalista monetário no processo de produção” (Marx, 2017, 
p. 451). 

Essa compreensão solidifica a mistificação de que “os ju-
ros são fruto do capital em si mesmo, da propriedade do capi-
tal, sem levar em conta o processo de produção” (Marx, 2017, 
p. 452). De modo análogo, o “ganho empresarial” é entendido 
como produto da desenvoltura e da habilidade do representante 
do prestatário. O lucro do capitalista ativo procede “do papel 
ativo que o aplicador do capital desempenha no processo de re-
produção” (Marx, 2017, p. 452). 

Para Marx (2017), entendimento cindido da participação 
dos dois representantes do capital no processo de constituição 
do lucro não deriva da subjetividade das personagens envolvidas, 
mas das condições objetivas que fundamentam a própria relação: 
os juros parecem advir simplesmente do fato de o prestamista 
possuir a propriedade do capital e que o ganho empresarial flui 
naturalmente para o capitalista ativo pela função que ele desem-
penha na produção. 

A divisão quantitativa do lucro bruto configura-se como 
uma divisão qualitativa: o representante do capital monetário, 
que prefere entregar ao outro a tarefa investir seu capital na pro-
dução, aufere direito de uma parte do lucro, que resulta da pró-
pria composição ou natureza do capital; já o ganho empresarial 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

396 397

se manifesta “como fruto do capital em ação ou das funções que 
o capitalista ativo desempenha” (Marx, 2017, p. 453). 

Essa perspectiva impregna o capitalista que opera com 
seu próprio capital e não precisa recorrer ao prestamista. Nessa 
condição, ele assume dupla personificação: 1) proprietário do 
capital; 2) empregador do capital. Portanto, o lucro gerado pelo 
capital decompõe-se em “propriedade do capital, capital fora do 
processo de produção, que rende juros por si só, e capital dentro 
do processo de produção, que, como capital em ação, gera o 
ganho empresarial” (Marx, 2017, p. 453). 

A divisão quantitativa acaba se convertendo numa divi-
são qualitativa: ela concorre “independentemente da circunstân-
cia fortuita de o industrial ser proprietário ou não proprietário 
de seu capital” (Marx, 2017, p. 453). Os motivos pelos quais 
essa divisão se converte numa divisão qualitativa, segundo Marx 
(2017), devem-se: 

1) Ao contexto empírico da maioria dos capitalistas in-
dustriais operar tanto com capital próprio como com capital 
emprestado; as proporções entre um e outro variam segundo os 
diferentes períodos (Marx, 2017). 

2) Ao fato de uma parte do lucro bruto em juros meta-
morfosear-se em ganho empresarial. Este se configura como a 
forma antitética do excedente expressa em juros. “Toda a inves-
tigação de como o lucro bruto se desdobra em juros e ganho em-
presarial reduz-se pura e simplesmente à investigação de como 
uma parte do lucro bruto se ossifica e se autonomiza como juros” 
(Marx, 2017, p, 453-454).

3) A que o capital monetário comparece como uma for-
ma independente de capital e os juros como uma espécie autô-

noma do mais-valor. Assim, os juros resultam da própria pro-
priedade do capital; o próprio capital tem capacidade de gerar 
mais-valor sem precisar passar pela produção. Doravante, os 
juros revelam-se como uma forma de mais-valor que o capital 
produz por si mesmo, que pode gerar independentemente de ser 
aplicado ou não na produção. 

Marx (2017) considera que essa afirmação constitui um 
contrassenso. Esta é a mais elevada configuração do fetiche do 
capital. É sim um completo disparate afirmar que o capital mo-
netário subsiste por si mesmo e pode “gerar juros sem funcionar 
como capital produtivo, isto é, sem criar mais-valor, do qual os 
juros não são mais que uma parte” (Marx, 2017, p. 455).

No caso de um número substancial de capitalistas deslo-
car seus capitais para a esfera do capital monetário, este sofreria 
uma ampla desvalorização mediante uma expressiva queda da 
taxa de juros. Isso obrigaria o retorno duma fração de represen-
tantes do capital monetário ao capital produtivo. Para o capitalis-
ta individual, o lucro geral não é entendido como uma parte do 
mais-valor, mas como ganho empresarial, que se manifesta em 
oposição à parte autonomizada na forma de juros. 

4) A grandeza da parte do lucro denominada juros de-
pende da taxa média estabelecida. O que determina a taxa de 
juros é o conjunto da oferta e da demanda de empréstimos ao 
longo do ciclo do negócio. As duas formas que constituem o lu-
cro (juros e ganho empresarial) subsistem numa espécie de an-
títese mútua. As duas formas não passam de variações do mais-
-valor que se manifestam sob rubricas ou denominações distintas 
(Marx, 2017, p. 456). 

O fetiche do lado do representante do capital portador 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

398 399

de juros tende a alastrar-se porque ele não se relaciona direta-
mente com o trabalhador, mas com o capitalista ativo. O capital 
portador de juros não explora diretamente a força de trabalho, 
pois entrega essa tarefa ao prestamista, ou seja, para aquele que 
tomou dinheiro emprestado e coloca o capital em funcionamen-
to. Ao não se relacionar diretamente com o trabalhador, mas 
com o capitalista ativo ou prestatário, o capital portador de juros 
imagina-se como autossuficiente e autônomo (Marx, 2017). 

Para Marx (2017, 457), o ganho empresarial somente 
pode ser considerado como algo determinado pelo salário de 
maneira mistificadora, pois na verdade não passa de uma fração 
do mais-valor produzido que comparece mistificado na forma de 
lucro. O capitalista ativo não deriva seu direito ao ganho empre-
sarial da propriedade que exerce sobre o capital, mas da função 
de controle absoluto da força de trabalho alheia que desempenha 
no processo de produção como processo de valoração do valor. A 
antítese entre juros e ganho empresarial somente subsiste quan-
do essas tarefas são expressas em pessoas distintas. O ganho em-
presarial deriva da função exercida no movimento de realização 
do capital; neste, ele desempenha as funções do capital industrial 
e do capital comercial. 

O representante do capital ativo não é uma sinecura 
como o mandatário do capital portador de juros. A exploração 
do trabalho produtivo não se inscreve sem esforço, porquanto 
demanda cuidados distintos da parte do prestamista. Pelo labor 
exigido para administrar o capital em funcionamento, a parte 
dedicada ao encarregado do capital produtivo recebe o nome de 
ganho empresarial.

A compreensão do lucro partilhado entre os dois capita-

listas é mistificada na forma do ganho empresarial e dos juros, 
e aquele aparece como “resultado de suas funções de não pro-
prietário, como… trabalhador”. O capitalista ativo entende que 
o ganho empresarial seria uma espécie de trabalho assalariado, 
uma expressão de “seu próprio salário, um salário de supervisão 
do trabalho, wages of superintendance of labour; um salário maior 
que o do assalariado comum, 1) por ser um trabalho mais com-
plexo e 2) porque ele mesmo paga seu próprio salário” (Marx, 
2017, p. 458). 

Essa forma antitética de conceber as partes “em que se 
decompõe o lucro e, portanto, o mais-valor faz com que esque-
çamos que ambas não são mais do que partes do mais-valor e 
de que sua divisão não pode alterar em nada sua natureza, sua 
origem e suas condições de existência” (Marx, 2017, p. 458). 
As duas formas de composição do lucro servem somente para 
obliterar o vínculo fundamental com o trabalho vivo. Entretan-
to, para o trabalhador, “é absolutamente indiferente se o capita-
lista procede desse modo ou se é obrigado a ceder uma parte a 
um terceiro como proprietário legal do capital” (Marx, 2017, p. 
259). 

Os juros resultam de a capacidade do capital produzir 
excedente e de produzir um nível tão elevado de excedente que 
é possível partilhar entre distintos capitalistas. Isso não quer di-
zer que o capital portador de juros seja uma exclusividade do 
modo de produção capitalista; pois “a capacidade de produzir 
juros, independentemente do processo de produção, é algo ine-
rente a esse capital” (Marx, 2017, p. 460). 

O processo objetivo envolvendo as formas de manifes-
tação do capital permite a interpretação do capitalista operante 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

400 401

como uma espécie de funcionário do capitalista monetário, ou 
seja, como se ele fosse “um simples agente do processo de tra-
balho em geral, como um trabalhador e, de fato, um trabalhador 
assalariado” (Marx, 2017, p. 460). A mistificação acontece no 
entendimento de que o representante do capital produtivo “cria 
mais-valor não porque trabalha como capitalista, mas porque, 
abstraindo de sua qualidade como capitalista, ele também traba-
lha” (Marx, 2017, p. 461). 

Os representantes do capital distorcem o fundamento do 
lucro partilhado entre eles. Os fatores determinantes da distri-
buição do mais-valor são distorcidos na antítese entre o ganho 
empresarial e os juros; parte do lucro é concebida como salário 
pago pelo desenvolvimento das funções empresariais e não como 
expressão do mais-valor. Pela mediação da noção de ganho em-
presarial se abstrai o fundamento da relação que forja o capitalis-
ta, como se ele deixasse de exercer a função essencial de repre-
sentação do capital que refrata e explora o trabalhador, vivendo 
da apropriação do mais-valor emanado da produção. A eleição 
do capitalista que opera com capital de terceiros à condição de 
empregado serve para refratar seu verdadeiro papel no processo 
produtivo como agente fundamental da captura do mais-valor. 

Por sua vez, os juros aparecem não “em contraposição 
direta ao trabalho, mas sem nenhuma relação com o trabalho, 
como mera relação de um capitalista com outro. Portanto, como 
uma determinação externa capitalista com outro (Marx, 2017, 
p. 460-61). A mistificação aparece de ambos os lados na relação. 
Um emerge como funcionário que não é, e o outro como do-
tado da capacidade de gerar mais-valor por si mesmo. Os juros 
se manifestam como “uma determinação externa e indiferente à 

relação entre o capital e o trabalho” (Marx, 2017, p. 461). 
A obliteração dá-se pelo fato de que toda a relação se ins-

creve entre duas personificações do capital e não na relação capi-
tal e trabalho. No entanto, a forma denominada de juros confere 
não somente a outra parte do lucro como ganho empresarial, 
mas como salário de supervisão (Marx, 2017, p. 461). O capital 
portador de juros assume a forma social, expressa numa forma 
neutra, e o capitalista ativo recebe um salário para o desempe-
nho de suas funções; é o que se denomina ganho empresarial. 

A confusão entre ganho empresarial e salário de supervi-
são derivou da forma antagônica que o excedente do lucro exer-
ce sobre os juros. A apologética do capital tendia “a apresentar o 
lucro não como mais-valor, isto é, não como trabalho não pago, 
mas como salário que o próprio capitalista recebe pelo traba-
lho que realiza” (Marx, 2017, p. 467). Entretanto, o desenvol-
vimento das empresas por ações conduziu à “confusão do lucro 
do empresário com o salário de administração, e o lucro revelou 
ser também na prática aquilo que ele já era indiscutivelmente na 
teoria: simples mais-valor, valor pelo qual não se paga equivalen-
te nenhum, trabalho realizado e não pago” (Marx, 2017, p. 468). 

Segundo Marx (2017), a atividade de supervisão do tra-
balho alheio emerge nos modos de produção assentados no an-
tagonismo entre o trabalhador e o proprietário dos meios de 
produção. O crescimento desse antagonismo implica uma maior 
exigência da supervisão e controle do trabalho, encontrando no 
capitalismo sua forma mais elevada de controle e subsunção da 
consciência do trabalhador. O sistema escravista é o ponto de 
inflexão dum processo que encontra seu coroamento no modo 
de produção capitalista; sob hipótese alguma o capital pode par-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

402 403

tilhar o processo de supervisão e controle com o trabalho. 
A atividade de supervisão deriva da supremacia do capi-

tal sobre o trabalho, sendo inerente às sociedades fundadas no 
antagonismo estabelecido entre as classes sociais. O trabalho 
de supervisão manifesta-se apartado da propriedade do capital 
e oblitera o fundamento da relação. Entretanto, o trabalho do 
capitalista decorre do próprio processo de organização da pro-
dução capitalista e não pode ser separado da natureza do capital. 
Denominar o capitalista industrial de trabalhador somente pode 
ser entendido como um trabalhador “explorador do trabalho 
alheio” (Marx, 2017, p. 466). E denominar seu lucro como sa-
lário somente pode ser entendido estabelecendo-se uma relação 
de equivalência desse “salário” com a “quantidade de trabalho 
alheio apropriada” (Marx, 2017, p. 466). Nesse caso, o valor do 
salário do capitalista decorre do grau da exploração diretamente 
realizada sobre o trabalhador e não do esforço pessoal que essa 
exploração exige da parte do capitalista. 

O capitalista não altera a sua natureza pelo fato de ope-
rar com capital próprio ou capital de terceiros, pois não produz 
nenhuma riqueza com o seu trabalho; ele não passa de uma pa-
rasita, de uma sanguessuga que vive da apropriação do tempo 
de trabalho excedente do proletariado. O capitalista é capitalista 
pelo papel de controle que exerce na produção do mais-valor, 
pelo controle do processo de exploração do trabalho vivo. Ele é 
a personificação do trabalho morto que refrata completamente 
o trabalho vivo. 

Desse modo, constitui uma mistificação e um embuste 
gigantesco denominar o capitalista que explora e refrata a força 
de trabalho alheia também de trabalhador, pois ele não consiste 

num vendedor de sua força de trabalho como mercadoria, mas 
no comprador por excelência. O capitalista industrial é o pri-
meiro a explorar o trabalho alheio e o primeiro a apropriar-se do 
mais-valor. Em hipótese alguma pode ser confundido com aque-
le que vende a sua força de trabalho e comparece no mercado 
destituído dos meios de produção e dos meios de subsistência. O 
capitalista comparece no mercado como proprietário dos meios 
de produção e dos meios de subsistência, pouco importa se faz 
isso com recursos próprios ou com recursos de terceiros.

O fetiche acomete totalmente o capital portador de ju-
ros, de um lado, e o capital produtivo, do outro. Juros e ganho 
empresarial são formas mistificadas que obliteram o mais-valor 
como fundamento da relação. A tentativa de eliminação do traba-
lho como mediação essencial do processo de produção do valor 
que se valoriza faz com que o capital portador seja em potência a 
forma mais fetichizada do capital (Sabatini, 2023). 

No decorrer do capítulo XXIV, Marx denomina o capi-
tal portador de juros de “fetiche aperfeiçoado”, “fetiche automá-
tico”, “a forma de fetiche mais pura” e “valor autovalorizador” 
(Marxhausen, 1988, p. 52). O capital portador de juros é a for-
ma mais “perfeita” de configuração da mistificação do capital no 
percurso apresentado até então, mas ele ainda não representa o 
capital fetiche em sua inteireza. Isso quer dizer que essa forma 
de composição do capital não representa o fetiche áureo. É so-
mente na forma seguinte do capital que a forma sem conteúdo 
encontrará sua máxima configuração. 

Essa forma de capital não encerra o ciclo fetichista que 
representa a totalidade do sistema em análise. Enquanto proces-
sualidade dialética, a própria dinâmica fragmentada aparente-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

404 405

mente “autonomizada das formas funcionais do capital reafirma 
estas mutações, que alcança, a cada movimento, níveis fetichistas 
mais desenvolvidos. Isso não significa dizer que o fetiche do capi-
tal a juros não esteja presente e que ele não adquire mistificações 
mais avançadas naquele momento de exposição do autor” (Saba-
tini, 2023, p. 8). Assim, o capital portador de juros estabelece 
as bases essenciais para emergência de uma forma ainda mais 
fetichizada do capital. 

Ele configura-se como uma mediação entre o capital fic-
tício e o capital produtivo; seu fundamento e sua essencialidade 
se pulverizam e desaparecem, ocultando sua verdadeira realida-
de. A articulação dessas distintas formas de ser do capital apro-
funda o processo de velamento do mais-valor como fundamento 
do lucro e dos juros. Desse modo, a apresentação do capital em 
múltiplas formas de configuração reverbera na manifestação do 
capitalista em diversos capitalistas, do trabalhador em inúmeros 
trabalhadores, do trabalho excedente em mais-valor, do mais-va-
lor na mistificação do lucro, da mistificação do lucro na mistifi-
cação dos juros e da renda. 

Nessa seção observou-se como o representante do capital 
portador de juros entrega seu capital na forma de dinheiro, que 
emanou da produção, para o representante do capital industrial, 
na certeza de que num prazo estabelecido ele receberá de volta 
a parte emprestada acrescida de um quantum na forma de juros. 
Isso denota que o dinheiro emprestado não ficou parado, mas 
operou o movimento do valor que se valoriza; ao final do ciclo, 
um novo valor foi agregado ao valor original. O dinheiro atuou 
como capital. No entanto, o representante do capital portador 
de juros não está nem um pouco interessado em revelar como os 

juros recebidos decorrem do fracionamento do mais-valor em 
duas partes: uma parte, na forma de lucro do capitalista indus-
trial, e outra, na forma de juros. 

Para ele, isso não altera em nada sua natureza; tampouco 
está preocupado com as condições sob as quais se converte mais-
-valor em juros. O que importa é que no tempo estabelecido, 
ele receba o valor emprestado acrescido dos juros estipulados. 
Desse modo, os juros parecem emanar da própria natureza da 
propriedade do capital, em que dinheiro tem poder de gerar di-
nheiro. Por isso, o capital portador de juros parece à consciência 
popular a forma por excelência do capital. 

No processo inicialmente apresentado, o mais-valor pro-
duzido é apropriado exclusivamente pelo representante do ca-
pital produtivo, que atua com capital próprio. No entanto, no 
decorrer desta seção foi possível observar as condições sob as 
quais o capitalista produtivo atua com o capital monetário de 
terceiros, e como o mais-valor, na forma de lucro, é partilhado 
com outros capitalistas na forma de juros. 

O desenvolvimento do modo de produção capitalista im-
plica não somente uma intensa divisão social do trabalho, mas 
também a ampliação dos agentes sociais representativos do capi-
tal. Na relação com os outros, o capital singular se “trans-forma” 
em capital social, cuja determinação retroage sobre a pluralidade 
desses capitais. E de maneira análoga ao movimento de estranha-
mento sucedido com os trabalhadores, o capital social se ergue 
como força pletora que está acima dos interesses privados de 
suas acólitas representações. O capital apresenta-se como uma 
espécie poderosa de autômato que domina tanto as relações de 
produção e sua força de trabalho quanto submete as personifi-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

406 407

cações do capital aos seus imperativos, pois ele desencadeia em 
suas metamorfoses incessantes como uma força incontrolável.

CAPÍTULO VII
A NATUREZA FETICHISTA E MISTIFICADO-

RA DO CAPITAL FICTÍCIO 

... tudo o que facilita 
os negócios facilita 
também a especulação. 
Negócios e especula-
ção estão, em muitos 
casos, tão intimamente 
unidos que é impossí-
vel dizer onde exata-
mente acabam os ne-
gócios e onde começa 
a especulação. 

(Gilbart apud 
Marx, 2017, p. 

487).

Nos 16 capítulos que constituem a seção V do livro ter-
ceiro de O capital, Marx concentra sua atenção na elucidação da 
anatomia do capital portador de juros e do capital fictício. Essas 
duas formas do capital revelam o processo de objetivação feti-
chista do capital, que consiste numa espécie de autômato des-
provido de qualquer articulação com o processo de constituição 
do mais-valor. 

Além de salientar os limites de Adam Smith e David Ri-
cardo, Marx (2017) aponta a falsidade das teorias monetárias 
expressa nas posições dos banqueiros do Currency principle (es-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

408 409

cola das contrapartidas metálicas) e do banking principle (escola 
bancária) 1 ao longo da referida seção. Ele forja uma concepção 
acerca da anatomia do capital portador de juros e do capital fic-
tício afastada do desiderato formulado pelos economistas vulga-
res e pelos representantes do sistema financeiro (banqueiros e 
corretores). 

A apresentação dos aspectos essenciais que constituem 
o capital fictício tem seu ponto de inflexão no capital portador 
de juros; os meandros e as particularidades dessa nova forma de 
capital têm sua fundamentação nuclear no capital de empréstimo 
relacionado à produção. O desenvolvimento das relações capita-
listas resulta num processo acentuado de acumulação de capital; 
seu sucedâneo corrobora não somente para a superprodução de 
mercadorias, mas também para a superacumulação de capitais 
monetários ociosos. 

A manifestação do capital fictício passa pelo entendimen-
to do sistema de crédito comercial e do crédito bancário, en-
quanto resultado do desenvolvimento do comércio de mercado-

1 Currency principle: “doutrina monetária amplamente difundida na primei-
ra metade do século XIX, que partia da teoria monetária quantitativa. Os 
representantes da teoria quantitativa defendiam que o preço das mercado-
rias era determinado pela quantidade de dinheiro em circulação. Os repre-
sentantes do currency principle procuravam imitar as leis da circulação dos 
metais. Como currency (meio de circulação) eles consideravam, além do di-
nheiro metálico, também o papel-moeda e acreditavam ser possível obter 
uma circulação monetária estável garantindo um pleno lastro de ouro ao 
papel-moeda; a emissão deveria, portanto, ser regulada de acordo com a im-
portação e a exportação de metais preciosos. As tentativas do governo inglês 
(lei bancária de 1844) de se apoiar nessa teoria não obtiveram nenhum êxito 
e apenas confirmaram sua insustentabilidade teórica e sua inutilidade para 
fins práticos” (Marx, 2017, p. 520-521, nota [a] do N. E. A.). 

rias e do comércio de dinheiro, já que inexiste desenvolvimento 
do comércio de mercadorias sem o aprimoramento do comércio 
de dinheiro. Nesse processo, o sistema de crédito passa a desem-
penhar um papel fundamental entre os capitalistas da produção 
e da circulação. 

O desenvolvimento do processo de circulação (merca-
dorias e dinheiro) forja uma relação em que a mercadoria não 
somente é trocada por dinheiro, mas também por uma “promes-
sa escrita de pagamento a ser realizado em determinado 
prazo” (Marx, 2017, p. 480). Essa promessa de pagamento pela 
venda da mercadoria pode ser sintetizada na forma de crédito 
comercial, de crédito bancário etc. 

O sistema de crédito é fundamental para: 1) efetuar o 
processo de compensação ou equalização da taxa de lucro; 2) 
a redução dos custos de circulação. Um dos principais custos 
de circulação está relacionado ao próprio circuito do dinheiro. 
Com uma massa menor de dinheiro é possível realizar inúmeras 
atividades, pois a aceleração das diferentes fases da circulação 
pelo crédito importa na aceleração das metamorfoses do capital 
e de seu processo de reprodução em geral (Marx, 2017, p. 522). 

No entendimento de Marx (2017), o sistema de crédito 
possui duas características imanentes: “por um lado, ele desen-
volve a mola propulsora da produção capitalista, o enriqueci-
mento mediante a exploração do trabalho alheio, até convertê-
-los no mais puro e colossal sistema de jogo e fraude [...]; por 
outro lado, estabelece a forma de transição para um novo modo 
de produção” (Marx, 2017, p. 529). O crédito possibilita tanto 
o aceleramento do desenvolvimento material das forças produ-
tivas e da instauração do mercado mundial quanto propicia “as 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

410 411

erupções violentas dessa contradição, as crises e, com elas, os 
elementos da dissolução do antigo modo de produção” (Marx, 
2017, p. 528). 

A acumulação do capital monetário nas mãos dos ban-
queiros permite que sejam prestamistas tanto dos capitalistas 
industriais e comerciais quanto do Estado, pois eles controlam 
todo o sistema creditício. Essa classe de capitalistas acaba embol-
sando uma parte substancial do capital que deriva da acumulação 
real. 

7.1 Crédito comercial e crédito bancário: letras de 
câmbio e células bancárias

O desenvolvimento da produção capitalista é a base do 
processo de expansão do crédito entre capitalistas industriais e 
comerciais. Nesta forma, o capital emprestado aparece como 
capital mercadoria, podendo ser direcionado ao consumo in-
dividual ou produtivo. O capital é emprestado numa etapa do 
processo de reprodução que muda de mãos através das ativida-
des de compra e venda. Assim, uma mercadoria muda de mãos 
recorrendo às letras de câmbio em vez de apelar diretamente 
para o dinheiro. 

O crédito medeia diversas etapas do processo de repro-
dução, “sem que o fabricante de fios tenha de pagar o algodão, 
o fabricante de chita, o fio, o comerciante, a chita etc.” (Marx, 
2017, p. 572). No processo de circulação de mercadorias, o cré-
dito pode intermediar tanto o primeiro estágio, que concerne 
ao processo real da produção do mesmo artigo, quanto mediar o 
segundo estágio, quando a mercadoria é transferida das mãos de 

um comerciante para as mãos de outro. Aquilo que se empresta 
é sempre ativo, é sempre capital mercadoria que precisa se con-
verter em capital monetário. 

As “letras de câmbio” são emitidas como formas de paga-
mento, representando o desenvolvimento das funções do dinhei-
ro que circulam até a data de seu vencimento. Elas constituem “o 
dinheiro comercial em sentido estrito. Tão logo são canceladas 
mediante a compensação de créditos e débitos, elas passam a 
funcionar plenamente como dinheiro, uma vez que não precisam 
se converter finalmente em dinheiro” (Marx, 2017, p. 480). 

As letras de câmbio são espécies de adiantamentos mú-
tuos estabelecidos entre produtores e produtores, produtores e 
comerciantes, comerciantes atacadistas e varejistas etc. As ope-
rações de crédito, fundadas na promessa de pagamento futuro, 
sustentam a maior parte das relações de compra e venda de mer-
cadorias entre fornecedores de matérias-primas e capitalistas in-
dustriais. Essa forma se estende à relação que esses capitalistas 
estabelecem com outros capitalistas, até alcançar o consumidor. 

Evidentemente que as letras de câmbio realizam as fun-
ções de dinheiro de uma maneira mais célere e com volume mais 
elevado de operações quando comparadas às realizadas no vare-
jo. As operações de créditos assentadas em promessas de paga-
mento medeiam as relações entre produtores e comissionistas, 
atacadistas e varejistas. As operações dos capitalistas produtivos 
se forjam num contínuo intercâmbio de adiantamentos e pro-
messas de pagamentos, o que evidencia o poderio do sistema de 
crédito assentado nas letras de câmbio (Marx, 2017).

As letras de câmbio podem funcionar como títulos de 
crédito transferidos de um capitalista para outro, em que se ope-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

412 413

ram processos de liquidação sem a necessidade do dinheiro vivo. 
Esses pagamentos dependem da fluidez da reprodução, isto é, 
dos processos de produção e de consumo. Como os créditos são 
mútuos, a solvência de cada um depende da solvência dos ou-
tros. Ao emitir a letra de câmbio, cada um confia no retorno do 
capital em seu próprio negócio e no retorno do negócio daquele 
que tem de lhe pagar uma letra. 

Os limites do crédito comercial se revelam na possibi-
lidade de haver refluxos no processo, pois eles podem atrasar o 
circuito da produção e a realização do valor. As letras de câmbio 
não são uma exclusividade dos capitalistas produtivos (indus-
triais e comerciais); elas são comumente adotadas pelos banquei-
ros e constituem uma das bases do sistema de crédito bancário. 
Nesse caso, são formadas pelo montante das cédulas bancárias, 
que podem superar a quantidade de dinheiro em circulação. O 
movimento dessas letras torna difícil prever qual parte deriva 
da produção efetiva e qual resulta de relações constituídas arti-
ficialmente, sem nenhum lastro com a produção (Marx, 2017, 
p. 481). 

Os banqueiros dominam o comércio de dinheiro através 
da concentração dos fundos de reserva, das operações técnicas 
de cobranças e dos desembolsos de dinheiro. São eles os verda-
deiros representantes do capital monetário, do capital portador 
de juros e do capital fictício, exercendo o controle do sistema 
de crédito. Consistem nos verdadeiros intermediários daqueles 
capitalistas que carecem de capital emprestado para a realização 
de seus negócios. 

Os banqueiros passam a concentrar uma enorme massa 
de capital em suas mãos, configurando-se como representantes 

de todos os prestamistas individuais de dinheiro perante os ca-
pitalistas industriais e comerciais. Escreve Marx (2017, p. 483): 
“Eles se convertem nos administradores gerais do capital mo-
netário. Concentram os prestatários diante de todos os presta-
mistas, uma vez que tomam dinheiro emprestado para todo o 
mundo do comércio”. 

Eles operam com dinheiro de terceiros, apropriado com 
juros menores e repassado com juros mais elevados para seus 
prestatários. Operam ainda com depósitos de terceiros na for-
ma de renda, com prazos de resgate previamente estabelecidos. 
Nessa esfera se acham as múltiplas formas de adiantamentos e 
empréstimos com garantias em títulos rentáveis, títulos públicos 
e ações de todos os tipos (embarque, certidões de mercadorias 
armazenadas, coberturas de depósitos etc.). 

A enorme concentração dos empréstimos de dinheiro 
nas mãos dos grandes bancos aprofunda e acelera a acumulação 
do capital emprestável de uma maneira distinta da acumulação 
real (Marx, 2017, p. 594). Os bancos passam a acumular somas 
de capitais incapazes de funcionar isoladamente como capital 
monetário, elevando o poderio dessa forma de capital perante 
as outras configurações. Eles se tornam intermediários no setor 
produtivo de dinheiro advindo do próprio setor produtivo, mas 
não controlado pelos capitalistas produtivos. 

Isso acontece especialmente devido ao fato de o dinhei-
ro dos capitalistas produtivos ser liberado para os banqueiros 
quando cai o preço dos elementos de produção. Não possuin-
do fundo de reserva para expandir seus negócios, eles deslocam 
seus capitais da produção de mercadorias para a forma de capital 
emprestável. Pode acontecer uma situação análoga na esfera da 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

414 415

circulação, quando o comerciante experimenta uma interrupção 
em seus negócios e decide preservar seu dinheiro na forma de 
capital de empréstimo. Por fim, há aqueles capitalistas que acu-
mularam capital suficiente para poderem viver sem precisar cui-
dar diretamente do circuito produtivo do capital. Estes passam 
a viver da renda auferida pelos juros de seu capital emprestado 
(Marx, 2017). 

Um banqueiro pode conceder crédito de distintas for-
mas: pode fazê-lo através de letras de câmbio e de emissão de 
cédulas do próprio banco. As células bancárias representam um 
privilégio conferido aos bancos, como se eles pudessem criar 
dinheiro do nada. As cédulas bancárias e as letras de câmbio são 
formas transferíveis das promessas de pagamento. 

Todas essas formas de apresentação do crédito são aná-
logas à função de dinheiro. As cédulas bancárias são o dinheiro 
miúdo do crédito, e as letras de câmbio, o dinheiro em massa 
do crédito. O banqueiro lida com todos os tipos de créditos, 
incluindo as letras privadas, uma forma de crédito ou signo cir-
culante de crédito plenamente respaldada pelo crédito público, 
constituindo-se como meio legal de pagamento (Marx, 2017). 

O processo de desconto de uma letra de câmbio pode 
durar meses; já a circulação das células bancárias dura somen-
te alguns dias. Uma mesma soma de dinheiro pode fazer várias 
transferências e operar uma série indeterminável de transfe-
rências. Assim, a mesma soma de depósito que pode servir para 
um comerciante quitar uma dívida, pode servir para saldar uma 
dívida com outro comerciante; posteriormente, pode permitir 
saldar a dívida deste comerciante com o banco e do banco com 
outro, até o infinito (Marx, 2017). 

É importante distinguir os tipos de operações bancárias 
nas quais o banqueiro coloca à disposição dos clientes o dinheiro 
como capital ou como meio de circulação. 1) No caso de o cliente 
solicitar um empréstimo sem precisar oferecer nenhuma garantia 
ao banco, ele está obtendo “um adiantamento de determinada 
grandeza de valor, que se soma ao capital até então empregado 
por ele. E o recebe em forma-dinheiro; não recebe, pois, apenas 
dinheiro, mas também capital monetário” (Marx, 2017, p. 513). 
2) Quando o cliente oferece uma caução de títulos para obter 
adiantamento do banco, ele está obtendo dinheiro que deve ser 
devolvido. Como ele oferece títulos, que também são capitais, 
num volume superior ao adiantamento, ele está recebendo um 
valor-capital inferior ao que oferece como garantia; por isso, 
não se trata de aquisição de capital adicional. Ele está fazendo 
negócio porque precisa exclusivamente de dinheiro e não de 
capital. Trata-se de adiantamento de dinheiro, e não de capital 
(Marx, 2017). 3) Quando o adiantamento é alcançado mediante 
o desconto de letras, desaparece a forma de adiantamento, pois 
se trata de uma mera operação de compra e venda. Nesse caso, 
a letra “passa, por endosso, à propriedade do banco, ao passo 
que o dinheiro, ao contrário, passa à propriedade do cliente; 
uma devolução de sua parte nem sequer se cogita” (Marx, 2017, 
514). No desconto normal de letras, o cliente não obtém do 
banco adiantamento nenhum, nem em capital, nem em dinheiro, 
mas recebe dinheiro em troca da mercadoria vendida. 

O capital bancário se manifesta através dos seguintes tí-
tulos de valor: a) títulos comerciais, letras de câmbio, hipote-
cas, células bancárias; b) títulos públicos (dívida pública e títulos 
portadores de juros). Os títulos públicos e os títulos de proprie-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

416 417

dade se distinguem das letras de câmbio. Pela mediação de um 
título de propriedade, o banqueiro transforma o dinheiro real 
num direito ou promessa de dinheiro. Através do título de pro-
priedade, uma mesma massa de dinheiro pode se converter em 
massas indiferenciadas e distintas de capital monetário. Desse 
modo, o capital de empréstimo se manifesta numa forma estra-
nha ao processo de produção de mercadorias, cuja formatação 
pode se revelar uma configuração puramente fictícia. 

Apesar de a acumulação desses direitos emergir da acu-
mulação real (transformação do valor do capital mercadoria em 
dinheiro), essa forma de capital se afasta totalmente da produção 
e passa existir autonomamente, aprofundando o processo de fe-
tichização e mistificação do capital que tem como fundamenta-
ção o capital portador de juros. 

7.2  Títulos da dívida pública e títulos de propriedade

O capital portador de juros é “a matriz de todas as formas 
insanas de capital” (Marx, 2017, p. 555). Como visto, o lugar por 
excelência do capital portador de juros passa a ser desenvolvido 
pelos banqueiros e suas instituições financeiras. O capital porta-
dor de juros é um ponto de inflexão para a transformação do ca-
pital numa mercadoria que pode aparentemente oferecer juros e 
rendimentos aos seus possuidores. Escreve Marx (2017, p. 554): 
“O rendimento monetário é primeiro convertido em juros, e 
com os juros se encontra logo o capital do qual ele nasce”. 

Marx (2017) contrapõe-se à noção apresentada por 
Fullarton e outros banqueiros que entendem que somente o ca-
pital monetário ou o capital portador de juros representa a for-

ma suprema de manifestação do capital. Como Marx demons-
trou no livro segundo de O capital, o capital monetário não passa 
de uma fase transitória do processo de rotação capital, em que a 
circulação e a produção estão conectadas. O movimento geral do 
capital se apresenta como capital monetário, capital produtivo e 
capital mercadoria. 

Além de ser usado na produção e no processo de repro-
dução do capital na esfera da produção e da circulação, o di-
nheiro pode ser emprestado de diferentes formas como capital 
monetário. Uma das formas possíveis de absorção da riqueza ex-
cedente na forma de dinheiro pode ser a dívida pública, em que 
o dinheiro como capital monetário é emprestado ao Estado. 

A dívida pública é a forma exemplar de absorção do ca-
pital excedente. Os capitais monetários ociosos precisam tanto 
de capitalistas dispostos a abrir novos negócios quanto do Estado 
para tomar dinheiro emprestado. A acumulação de títulos de dí-
vida na forma de dinheiro somente existe porque subsistem pro-
dução e acumulação real. Pela mediação da dívida pública e das 
outras manifestações do capital fictício, o capital se torna uma 
figura autônoma, com capacidade de prover-se e reproduzir-se 
por si, e não mediante a articulação direta com o trabalho vivo. 

Na forma da dívida pública se expressa o capital que pro-
move juros sem estar diretamente vinculado ao processo produ-
tivo. Em vez de emprestar dinheiro para um prestatário investir 
na produção, no caso da dívida pública, o dinheiro é utilizado 
para comprar um título estatal. Periodicamente, o ente estatal 
pagará aos seus prestamistas uma determinada taxa de juros pelo 
capital emprestado. 

Diferentemente do capital portador de juros, o presta-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

418 419

mista não poderá exigir do prestatário a devolução do dinheiro 
cedido num prazo estabelecido, mas poderá negociar e vender os 
papéis da dívida comprados para outro investidor. Em lugar de 
o capital retornar por completo às mãos do credor acrescido de 
juros como no capital portador de juros, o credor receberá so-
mente pelos juros previamente estipulados, ou seja, pelo direito 
de rendimento de determinados tributos ou serviços prestados 
pelo ente estatal. 

O Estado não reúne mais capacidade de restituir o valor 
emprestado com o acréscimo de juros, porque todo o capital foi 
consumido. Nesse contexto, o que o prestamista do Estado pos-
sui é: 1) um título de dívida pública com um valor determinado; 
2) o direito de participar das receitas anuais do Estado (Marx, 
2017). 

Como o valor emprestado ao Estado desapareceu, po-
dendo ter sido consumido de diferentes formas (financiamento 
de obras públicas, prestação de serviços, pagamento de dívidas 
contraídas, pagamento dos salários dos servidores, rolagem das 
dívidas públicas etc.), o existente é fictício, ele não existe efeti-
vamente. 

Essa forma de capital subsiste somente na forma de um 
papel que assegura o direito a uma determinada taxa de juros ao 
seu portador; este pode vendê-lo para outro indivíduo. Para a 
pessoa que compra um determinado título de propriedade por 
£100, esse papel tem a capacidade de promover uma receita 
anual na forma de juros na ordem de 5%, ou seja, ele tem direito 
a receber anualmente o valor de £5. 

Escreve Marx (2017, p. 555): 

Porém, o capital, do qual o pagamento pelo 
Estado é considerado um fruto (juros), é, em 
todos esses casos, ilusório, fictício. A soma que 
foi emprestada ao Estado já não existe. Além 
disso, ela jamais se destinou a ser gasta, inves-
tida como capital, e apenas seu investimento 
como capital poderia tê-la convertido num va-
lor que se conserva. 

Como o capital monetário não foi investido como capital 
numa forma que serve para produzir mercadorias, consequente-
mente, ele não possui a capacidade de conservar valor e produ-
zir mais-valor. Nesse caso, prevalece a determinação jurídica do 
contrato estabelecido, em que o portador do papel tem o direito 
de receber a taxa de juros determinada de 5%, podendo ain-
da vender esse papel para que terceiros usufruam do percentual 
de juros estabelecidos. No entanto, inexiste a possibilidade de o 
Estado devolver a soma total de dinheiro stricto sensu contraída, 
pois o dinheiro adiantado não existe mais, ele desapareceu. 

Pouco importa a quantidade de vezes que as transações 
de compra e venda dos papéis da dívida pública possam se repe-
tir, essa forma de capital continua a ser exclusivamente fictícia. A 
partir do momento que esses títulos de propriedade perderem a 
credibilidade e não puderem mais ser vendidos, eles podem sim-
plesmente desaparecer sem deixar vestígios, pois não possuem 
conexão direta com a produção da riqueza material da sociedade. 

A formação do capital fictício tem o nome de capitaliza-
ção. Para capitalizar “cada receita que se repete com regularida-
de, o que se faz é calculá-la sobre a base da taxa média de juros, 
como o rendimento que um capital, emprestado a essa taxa de 
juros, proporcionaria” (Marx, 2017, p. 556). O capital fictício 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

420 421

apaga “o último rastro de toda a conexão com o processo real de 
valorização do capital, e se reforça a concepção do capital como 
um autômato que se valoriza por si mesmo” (Marx, 2017, p. 
556). Os títulos da dívida pública representam uma “forma de 
capital puramente ilusório, o valor-capital desse título é total-
mente ilusório” (Marx, 2017, p. 556). 

No entendimento de Marx (2017), os banqueiros têm a 
capacidade de transmutar o sentido efetivo das coisas. Tudo isso 
decorre da própria configuração insana do capital portador de 
juros. Na concepção dos banqueiros, as dívidas públicas ou pri-
vadas podem comparecer como mercadorias, quando o salário é 
concebido como juros e a força de trabalho na forma de capital 
tem capacidade de gerar lucro. 

A insanidade do sistema do capital alcança seu ponto má-
ximo na capacidade de inverter a relação sujeito e objeto e todas 
as relações fundamentais que forjam o mais-valor. Assim, “em 
vez de explicar a valorização do capital pela exploração da força 
de trabalho, procede-se do modo inverso, elucidando a produti-
vidade da força pela circunstância de que a própria força de tra-
balho é essa coisa mística que se chama capital portador de juros” 
(Marx, 2017, p. 555). Dessa noção estereotipada da realidade 
emerge a noção de que o trabalhador tem tanto de trabalhar para 
receber esses juros quanto “não pode converter em dinheiro, por 
meio de transferência, o valor-capital de sua força de trabalho” 
(Marx, 2017, p. 556). 

Os títulos da dívida pública se distinguem dos “papéis de 
valor”. Estes são títulos de propriedade que podem se configurar 
na forma de ações de companhias ferroviárias, de mineração, de 
navegação etc. Eles representam capital real, ou seja, um capital 

que é investido no funcionamento dessas empresas. Isso não ex-
clui a possibilidade de que se configurem como operações frau-
dulentas e divorciadas da realidade. 

Marx anota que o capital investido em títulos de valor 
de uma empresa não implica que ele exista duas vezes: “a pri-
meira, como valor-capital dos títulos de propriedade, das ações, 
e a segunda, como capital realmente investido ou que tem de 
ser investido naquelas empresas” (Marx, 2017, p. 557). Na rea-
lidade, ele subsiste na forma de capital efetivo, enquanto na for-
ma de investimento em título de propriedade não passa de um 
mero direito de participar proporcionalmente no mais-valor que 
aquele capital vier a realizar. Da mesma maneira que os títulos 
da dívida pública, os títulos de propriedades podem ser vendidos 
e repassados para outras mãos sem que se altere nada que esteja 
relacionado ao mundo da produção efetiva. 

Os portadores dos títulos de valor têm somente direito 
a uma determinada taxa de juros previamente determinada. Tra-
ta-se da conversão de capital num título de propriedade “sobre 
o mais-valor que se espera do capital acionário”. Desse modo, “o 
movimento independente do valor desses títulos de posse, não 
só dos títulos da dívida pública, mas também das ações, reforça 
a ilusão de que eles constituem um capital real ao lado do capital 
ou do direito ao qual eles possivelmente deem título” (Marx, 
2017, p. 557). 

Esses títulos convertem-se em mercadorias, “cujo pre-
ço tem seus próprios movimentos característicos e é fixado de 
maneira peculiar. Seu valor de mercado é determinado diferen-
temente de seu valor nominal, sem que se altere o valor (ainda 
que se possa alterar a valorização) do capital real” (Marx, 2017, 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

422 423

p. 557).
Os títulos de propriedade não passam de capital na forma 

de capital fictício. O valor de mercado desses papéis independe 
dos ganhos reais; eles podem resultar de ganhos totalmente cal-
culados por antecipação e deslocados do movimento efetivo da 
empresa, ou seja, alijados dos resultados objetivos do processo 
de produção de mais-valor. Os títulos de propriedades lançados 
como ações na bolsa de futuro movimentam-se dessa maneira. 
Existe uma volatilidade dos títulos de valor no mercado, que 
podem subir ou descer em conformidade com a taxa de juros 
estabelecida. 

A valorização ou desvalorização dos títulos e papéis não 
reflete o movimento real da produção (minas, ferrovias e ca-
nais). A economia de um país não sofrerá nenhum revés por 
conta do desperdício de capital em empresas sem valor ou do 
estouro de uma bolha de capital monetário, pois esses eles não 
passam de “direitos acumulados, títulos jurídicos sobre a produ-
ção futura, cujo valor monetário ou valor-capital não representa 
capital nenhum, como no caso da dívida pública, ou é regulado 
independentemente do valor do capital real que representam” 
(Marx, 2017, p. 558). O crescimento desses direitos caracteriza 
o capital especulativo, enquanto forma de acumulação do capital 
monetário assentada em direitos sobre a produção de mais-valor 
que não passa de representação. 

Segundo Marx (2017, p. 558): 

Uma parte do capital bancário é agora inves-
tida nesses assim chamados papéis portadores 
de juros. Ela mesma é uma parte do capital de 
reserva que não desempenha nenhuma função 

nas operações bancárias reais. A parte mais 
importante desses papéis está formada pelas 
letras de câmbio, isto é, pelas promessas de 
pagamento dos capitalistas industriais ou dos 
comerciantes. 

Nas economias capitalistas desenvolvidas, “os fundos de 
reserva dos bancos expressam sempre, em média, a grandeza 
do dinheiro entesourado num país. Uma parte desse tesouro é 
formada por títulos, meros direitos sobre ouro, mas que não têm 
em si nenhum valor” (Marx, 2017, p. 559). Uma parte expres-
siva do capital bancário subsiste na forma meramente fictícia, a 
saber, na forma de títulos de dívidas (letras de câmbio), títulos 
da dívida e de ações com direito a rendimentos futuros. 

Os depósitos realizados na forma do capital portador de 
juros somente figuram na contabilidade dos bancos como crédito 
dos depositantes, mas não estão nos cofres dos bancos. Os crédi-
tos mútuos dos depositantes “se equalizam por meio de cheques 
sobre seus depósitos e, assim, compensam uns aos outros; nesse 
processo, é irrelevante se os depósitos estão em poder do pró-
prio banqueiro, que trata de compensar as diversas contas entre 
si” (Marx, 2017, p. 560). 

O desenvolvimento do sistema de crédito e do capital 
portador de juros faz com o capital pareça se duplicar e triplicar 
através de diversos mecanismos. Assim, “o mesmo capital ou o 
mesmo título de dívida aparece sob diferentes formas em dife-
rentes mãos” (Marx, 2017, p. 560). 

Assim como uma mesma peça monetária serve para mui-
tas operações de compra e venda, um mesmo empréstimo serve 
de base para distintos empréstimos e sucessivas compras



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

424 425

. 
O capital emprestado pelos três credores é 
igual ao valor das mercadorias que com ele po-
dem ser compradas e é três vezes maior que o 
valor do dinheiro com que se realizam as com-
pras. Todos esses empréstimos, no entanto, 
podem ser absolutamente garantidos, pois as 
mercadorias compradas pelos diversos devedo-
res podem ser empregadas de tal modo que, no 
devido tempo, deem um retorno de valor igual 
em ouro ou papel-moeda e até um mesmo lu-
cro (Marx, 2017, p. 561). 

O empréstimo não passa de transferência de dinheiro de 
uma mão para outra, sem que ela seja mediada por uma com-
pra. A mesma coisa que Adam Smith afirma dos empréstimos se 
aplica aos depósitos, que não passam de outro nome para os em-
préstimos que o público faz aos banqueiros. Nesse sistema, tudo 
é duplicado, triplicado e transformado em simples fantasias; o 
mesmo se aplica ao “fundo de reserva”. 

O fundo de reserva dos bancos é algo puramente ilusó-
rio. 

“Os bill-brokers de Londres […] efetuavam 
suas enormes transações sem nenhuma reserva 
em dinheiro vivo, confiando nas entradas pelas 
letras que venciam sucessivamente ou, caso ne-
cessário, em seu poder de obter adiantamentos 
do Banco da Inglaterra, garantidos pelo depó-
sito das letras já descontadas por eles.” (Econo-
mist apud Marx, 2017, p. 563). 

O máximo da distorção do sistema de crédito se dá quan-

do uma acumulação de dívidas pode aparecer como acumulação 
de capital, quando o capital originalmente despendido na forma 
de empréstimo e que não existe mais – como os títulos da dívida 
pública – continua a ser vendido como se fosse mercadoria e é 
reconvertido em capital. 

O mesmo acontece com os títulos de propriedade sobre 
sociedades por ações, ferrovias, minas etc., que conferem direito 
a um capital real, “mas não conferem a quem os possui nenhum 
poder de dispor desse capital; esse capital não pode ser retirado 
de onde está” (Marx, 2017, p. 567). O indivíduo na posse desse 
título pode reclamar uma determinada alíquota do mais-valor a 
ser produzido. Desse modo, seus possuidores se transformam 
em representantes nominais de capitais inexistentes. O capital 
real “existe ao lado deles e não muda de mãos pelo fato de essas 
duplicatas mudarem de mãos” (Marx, 2017, p. 567). 

A acumulação dos títulos de propriedade de ferrovias, 
minas, navios a vapor etc. resulta na ampliação do processo de 
reprodução, da mesma forma que a ampliação de uma lista de 
impostos sobre a propriedade imobiliária. Na verdade, não pas-
sam de duplicatas que podem ser negociadas como mercadorias, 
ou seja, são formas ilusórias de valores-capital e seu montante de 
valor pode diminuir ou aumentar com absoluta independência 
do movimento real da economia. 

Não passam de obra do acaso os ganhos obtidos em fun-
ção dos títulos de propriedade ferrovias etc., que pretende to-
mar “o lugar do trabalho como modo original de aquisição da 
propriedade do capital, e também o lugar da violência direta” 
(Marx, 2017, p. 568). Essa forma imaginária ou fictícia da ri-
queza é parte substancial do capital dos banqueiros e corretores. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

426 427

7.3 Os corretores e a disfuncionalidade do capital fic-
tício

Em depoimento à comissão parlamentar, o presidente da 
Associação dos Bancos Provinciais Privados, Sr. Rodwell (apud 
Marx, 2017), informa que a prática de quadruplicar os depósitos 
dos arrendatários e pequenos comerciantes da região de Ipswi-
ch nos bancos é aplicada nos negócios dos centros comerciais, 
bem como no desconto de letras e em outros adiantamentos aos 
clientes dos banqueiros londrinos. 

Entretanto, a parcela de dinheiro da qual os banqueiros 
não possuem demanda imediata é repassada às mãos de “bill-
-brokers”, “que em troca dão aos banqueiros letras comerciais 
que já haviam descontado uma vez para pessoas em Londres e 
nas províncias” (apud Marx, 2017, p. 588). Quando o banqueiro 
adquire letras de câmbio do bill-broker em troca de dinheiro, ele 
já descontou e redescontou essas letras de câmbio várias vezes.

O aumento puramente técnico do capital monetário é 
um fator importante para a ampliação do capital fictício e para 
as fraudes creditícias. Segundo um trecho tomado do Economist, 
é possível observar como o capital monetário de empréstimo 
conseguiu a proeza de apropriar-se do dinheiro proveniente da 
produção dos distritos agrícolas e ao invés de investir esses re-
cursos nos próprios distritos agrícolas, os banqueiros preferiram 
atender às demandas dos distritos industriais e dos centros co-
merciais. Por fim, esses capitais ociosos foram entregues aos cor-
retores (bill-brokers) (Marx, 2017). Os corretores se constituem 
como grandes banqueiros; seu negócio é operar com “capital ex-
cedente dos bancos naqueles distritos em que ele não pode ser 

investido” (Economist apud Marx, 2017, p. 590) 2. 
Entre as casas de corretagem, merece destaque a Lom-

bard Street, “um grande centro de transferência dos capitais ina-
tivos de uma parte do país em que não podem ser empregados 
de maneira rentável à outra parte, em que existe demanda para 
eles; e isso tanto para as diversas partes do país quanto para in-
divíduos que se encontram em situação semelhante” (Economist 
apud Marx, 2017, p. 590). 

2 No movimento de elevação do comércio inglês com as Índias Orientais 
observou-se que os corretores compravam mercadorias apenas para poder 
emitir letras descontáveis, conversíveis em dinheiro. No processo de emis-
são letras com prazo de seis meses para serem descontadas, esses especula-
dores conseguiam ganhar nas operações de compra e venda de mercadorias. 
Eles ganhavam com a demora existente no transporte das mercadorias dos 
portos ingleses para os portos indianos. Em que assim “que a mercadoria é 
embarcada, A emite também letras a seis meses para D, contra o certifica-
do de embarque enviado a este último” (Marx, 2017, p. 491). Essa pratica 
fraudulenta foi minimizada quando as mercadorias deixaram de cruzar o 
Cabo da Boa Esperança depois da constituição do Cabo de Suez no Mar Ver-
melho. Assim, uma forma de constituição do capital fictício perde sua base 
de sustentação. Esse método passou a ser impraticável com a descoberta do 
telégrafo, em que os mercados da Inglaterra e da Índia podiam ser atualiza-
dos imediatamente. As letras de câmbio do algodão e de outras mercadorias 
circulavam nas mãos de muitos corretores de Liverpool antes mesmo de 
serem produzidas ou embarcadas. No comércio com as Índias Orientais e 
da China (1847). eles adiantavam dinheiro sobre o produto antes de ser em-
barcado e, em alguns casos, até mesmo antes de ser fabricado. Desse modo, 
os produtos são penhorados a terceiros antes mesmo de serem produzidos. 
A expansão do crédito em 1847 aconteceu porque os negociantes transfe-
riram seus capitais do comércio para as ferrovias e, no entanto, quiseram 
dar continuidade a seus negócios com o mesmo volume de antes. Quando 
perceberam que isso não era possível obter lucros de todas as transações, 
eles solicitaram crédito para suas empresas, que antes pagavam à vista (Eco-
nomist apud Marx, 2017, p. 495).



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

428 429

A princípio, seu negócio consistia simplesmente em ofe-
recer e receber empréstimos com garantias bancárias. A dinâmi-
ca expansiva do capital propiciou a constituição de novos bancos 
e, consequentemente, a ampliação das corretoras ou das casas de 
desconto, que passavam a adiantar dinheiro, primeiro, na forma 
de certificados de depósito sobre mercadorias guardadas nos ar-
mazéns dos portos ou estações e, posteriormente, na forma de 
talões de carga, “que representavam produtos que nem mesmo 
haviam chegado, embora às vezes, ainda que não regularmente, 
já se tivessem sacado letras sobre eles contra o corretor de mer-
cadorias” (Economist apud Marx, 2017, p. 590). 

A recorrência dessa prática alterou a natureza dos negó-
cios ingleses, pois esses corretores transferiam suas vantagens 
aos importadores. Por conta disso, os comerciantes importado-
res “ampliaram seus negócios no exterior e imobilizaram seu ca-
pital flutuante (floating), com que até então haviam operado em 
seus negócios, no mais reprovável dos investimentos, em plan-
tações coloniais, sobre as quais só podiam exercer um controle 
muito pequeno ou nulo” (Economist apud Marx, 2017, p. 590). 

O capital proveniente dos distritos agrícolas era depo-
sitado em pequenas quantias nos bancos rurais e centralizado 
na Lombard Street. O movimento do capital acumulado nos 
distritos rurais serve aos interesses que transcendem sua esfera 
geográfica, sendo utilizado, primeiro, na ampliação dos negó-
cios nos distritos mineiros e industriais, através dos redescontos 
de letras daqueles bancos; em segundo lugar, como instrumento 
de concessão aos importadores de produtos estrangeiros através 
dos corretores. 

O movimento do capital revela o entrelaçamento que 

constitui o sistema de créditos. O capital do setor produtivo des-
tina-se ao segmento especulativo. O capitalista do distrito rural 
não tem a menor noção de que seu capital servirá para abastecer 
o mercado de futuro e transações com mercadorias no exterior 
que nem sequer foram produzidas ainda. O movimento do di-
nheiro forjado da produção acaba nas mãos do banqueiro; este 
entrega ao corretor. Nem o capitalista nem o banqueiro tem no-
ção de como o corretor pretende utilizá-lo. 

As operações fraudulentas do crédito fácil decorrem dos 
mecanismos constituídos pelas próprias leis que regem a valo-
rização e expressam “os limites dentro dos quais o capital pode 
valorizar-se como capital” (Marx, 2017, p. 600). Nem sempre a 
abundância de capital de empréstimo resulta da superprodução e 
da ausência de espaços de investimento no capital produtivo. No 
entendimento de Marx (2017, p. 600): “A abundância de capital 
monetário como tal não indica necessariamente superprodução, 
tampouco falta de esferas de investimento para o capital”. 

As leis que regem o processo de acumulação de capital 
de empréstimo têm naturezas distintas da acumulação oriunda 
diretamente da produção. A acumulação do capital de emprés-
timo pode provir da acumulação real, mas se distingue dela; ela 
ocorre a partir de fatores que são independentes da acumulação 
real; no entanto, esses fatores em determinados instantes acom-
panham a dinâmica do capital produtivo. 

Nas economias capitalistas desenvolvidas, o capital mo-
netário se manifesta na forma de operações de crédito e pelo 
dinheiro creditício. O desenvolvimento do capital monetário 
representa o crescimento da massa dos papéis que representam 
o dinheiro na forma de títulos de propriedade, títulos públicos, 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

430 431

ações etc. Com isso cresce o número de prestamistas, banquei-
ros e corretores. O papel que é vendido e repassado de mãos em 
mãos não existe efetivamente nem mesmo como capital monetá-
rio, que ele originalmente representa, quanto mais como capital 
produtivo. 

O desenvolvimento do sistema de crédito resulta na for-
mação de mercados monetários concentrados com o comércio 
simplesmente de papéis na forma de títulos, ações etc. Locu-
pletado nessa esfera, o capital fictício apaga seus vínculos com o 
capital produtivo e com o processo de produção do mais-valor 
(Marx, 2017).

Os títulos de propriedade e os títulos da dívida pública 
são expressões do capital fictício. Essas formas de manifestações 
do capital se afastam não somente das mercadorias como tam-
bém da forma dinheiro, enquanto expressão do valor oriundo 
do trabalho abstrato. O capital fictício não produz mercadorias 
portadoras de valor; os papéis que se configuram como títulos 
de propriedade ou títulos da dívida pública representam tão so-
mente uma promessa futura de realização do valor, ou seja, se 
negocia com mercadorias completamente destituídas da pre-
sença do tempo de trabalho necessário objetivado. Esses papéis 
existem como mera antecipação de valor futuro, de trabalho 
abstrato futuro e não de trabalho efetivamente objetivado. Isso 
implica a constituição de uma forma de mercadoria que entra 
em contradição com a própria forma da mercadoria enquanto 
valor e valor de uso. 

Desse modo, o capital fictício entra em contradição com 
a teoria do valor, estabelecendo um hiato entre a forma de ser do 
capital, assentado sobre o trabalho abstrato, já que o valor existe 

somente como possibilidade e de forma imaginária. O capital 
fictício acaba se configurando como uma forma disfuncional do 
capital, como uma espécie de dessubstantivação do valor. Ele re-
presenta uma forma de ser do capital que entra em contradição 
com o próprio movimento imanente do capital; ocorre então 
uma espécie de contraposição entre a forma funcional do capital 
e o capital fictício. 

Apesar de ser um produto do desenvolvimento do sis-
tema de crédito e forjado pela dinâmica desmedida do capital 
total, o capital fictício não passa de uma manifestação particular 
do capital, uma manifestação que entra em contradição com a 
dinâmica funcional do capital como valor que se valoriza. No 
movimento de rotação do capital (capital monetário, capital pro-
dutivo e capital mercadoria), observa-se que a metamorfose fica 
incompleta, pois há uma fissura no processo que somente pode 
“ser colmatada temporária e provisoriamente por valor imaginá-
rio, sem substância. Se esta lacuna não for fechada, então a fenda 
que se rasga cada vez mais entre o passado e o futuro torna-se 
um buraco negro que tudo devora” (Czorny, 2014, p. 9). 

O capital fictício, enquanto forma de ser do capital as-
sentada num valor que ainda vai se realizar no futuro, é uma 
lacuna no processo de rotação funcional do capital, pois este ca-
rece do trabalho vivo para poder se autorreproduzir incessan-
temente. O substrato fundamental do capital é a produção de 
valor que se valoriza pela mediação da apropriação do tempo de 
trabalho excedente. 

Na esfera da superfície das relações capitalistas, sob con-
dições normais de funcionamento, os títulos de propriedade e 
ações consistem numa forma de riqueza semelhante à riqueza 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

432 433

objetiva. Do ponto de vista da composição global do capital e 
de sua essencialidade, não se trata de riquezas idênticas, mas de 
formas portadoras de naturezas completamente distintas, pois o 
capital fictício “não significa riqueza capitalista nenhuma, já que 
lhe falta a substância de nervo, músculo e cérebro; no caso do 
capital fictício, a metamorfose do capital não está completa, e 
isso é crucial” (Czorny, 2014, p. 10).

Os títulos de propriedade e as ações não representam 
uma nova forma de mercadoria resultante do crescimento expo-
nencial efetivo da riqueza capitalista, pois eles estão completa-
mente desprovidos da constituição efetiva de valor. Eles sempre 
representam uma promessa de riqueza inexistente que passa a 
ser negociada pelos agentes financeiros como se efetivamente 
existisse e que podem emergir a partir de operações simples-
mente especulativas e desarticuladas da riqueza material da so-
ciedade. 

Não se pode desconsiderar que essa forma disfuncional 
do capital representa uma intensificação de sua natureza fetichis-
ta. A manifestação particular do capital portador de juros como 
portadora de uma fonte misteriosa de parir dinheiro de si mes-
mo é uma tendência inerente de o capital produzir mais-valor. 
Todas as manifestações particulares do capital, como o lucro, 
os juros e o rendimento, não passam de formas mistificadas do 
mais-valor. Somente “quando a energia do trabalho realmente 
flui para o capital e assim constitui a sua substância, só então o 
capital é capital real, e somente capital com substância constitui 
a riqueza abstrata capitalista” (Czorny, 2014, p. 11).

Marx denominou “capital fictício” a forma de capital 
desconectada do processo produtivo que parece derivar de si 

mesmo. Ele é a exacerbação da aparência totalmente destituída 
da substância, da forma sem conteúdo. No entanto, na forma 
funcional do capital existe uma essência. Esta essência precisa 
ser apagada para que o capital possa se forjar como um pseudos-
sujeito; o fundamento precisa ser mistificado para que o trabalho 
morto possa subjugar o vivo. Na forma do capital fictício, essa 
essencialidade desaparece; ela realmente não existe, o que existe 
mesmo é tão só a aparência. 

Essa forma de capital é a mais suscetível de crise, pois 
lhe falta a objetivação do trabalho que serve de sustentação ao 
processo de constituição do valor que se valoriza. Não existe 
mais substância, e não existindo mais o substrato que lhe ofe-
rece sustentação, a metamorfose do capital não pode se realizar 
efetivamente, mas somente como promessa futura de realização. 
Essa realização do valor adiada para um momento futuro não po-
derá ser objetivada porque os títulos de propriedade e os títulos 
da dívida pública não possuem nenhuma conexão efetiva com a 
riqueza existente. O dinheiro emprestado não é mais portador 
do fundamento de valor; o próprio dinheiro como mercadoria 
emprestada inexiste como mercadoria portadora de valor. 

Na forma do capital fictício, novas formas de dinheiro 
podem ser gestadas, mas estas não possuem nenhuma substân-
cia, pois estão desprovidas de qualquer articulação com o tra-
balho vivo, e dinheiro sem substância (trabalho abstrato) não é 
dinheiro, já que não representa nenhuma riqueza capitalista. O 
crescimento do capital fictício não possui a capacidade efetiva 
de representar um crescimento substancial do capital funcional 
(Czorny, 2014).

O resgate do ponto de partida do processo de constitui-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

434 435

ção da forma mercadoria, no livro primeiro de O capital, per-
mite apontar a diferença essencial entre a forma funcional de 
manifestação do capital e a forma disfuncional expressa no ca-
pital fictício. O movimento do capital fictício é essencialmente 
contraditório e contraposto ao modo recorrente de ser do capi-
tal, pois não participa do processo de produção do valor e seu 
crescimento emana de si mesmo. 

O capital forja-se na dialética da funcionalidade e da dis-
funcionalidade para o sistema em sua abrangente tentativa de 
autonomização; entretanto, o capital fictício representa a pri-
mazia da disfuncionalidade. Assim, o fetiche do capital fictício 
consegue fazer o que o capital portador de juros apenas desejava 
ser e as outras manifestações do capital aparentavam ser. Isso 
indica que o capital forja barreiras que ele mesmo não consegue 
transpor; tais barreiras decorrem da capilaridade negativa desse 
sistema. Os limites do capital se intensificam porque ele está 
voltado ao atendimento de suas próprias necessidades. 

Agora o capital realmente assume sua forma fantasmal 
mais elevada, como assevera Harvey (2018, p. 49, grifo nosso), 
quando trata da financeirização: “toda a produção capitalista é 
especulativa, mas no sistema financeiro essa característica é exa-
cerbada, transformando-se em fetiche supremo”. 

Mollo (2011, p. 488) considera que o desenvolvimento 
do capital fictício é limitado, pois seu processo de valorização 
deriva indiretamente de rendimento proveniente do processo 
produtivo ou então de rendimentos resultantes de operações 
fraudulentas, corrupção e espoliações em escala crescente. A 
prioridade ontológica do mais-valor continua intacta, mas agora 
aparece de modo ainda mais fetichizado. 

O processo global do capital é composto pelas vicissi-
tudes de distintos capitais individuais, em que o capital fictício 
de maneira alguma se constitui como o elemento determinante. 
As categorias concretas do capital fazem parte da composição 
global do capital. Ele é uma totalidade abrangente forjada por 
distintas formas particulares de capitais que estão conectadas e 
articuladas numa unidade dialética. As manifestações individuais 
dos capitais fazem parte do capital global como um todo fetichis-
ta, em que a forma mais insana do capital como capital fictício 
de maneira alguma se configura como a forma predominante do 
capital. Isso não passa da forma como aparece na superfície da 
sociedade e como realmente as coisas se inscreve na sua essen-
cialidade. Trata-se de uma forma destituída de conceito, de um 
sujeito sem objeto. 

As formas concretas de manifestação dos diferentes ca-
pitais fazem partem do processo de exposição do capital global 
no livro terceiro; no entanto, todos os planos de exposição do 
capital, condensada nos três livros, não passam de expressões 
categoriais do capital como um todo formado pelo processo de 
produção e pelo processo de circulação. O fetiche que perpassa 
cada manifestação particular do capital reverbera o fetiche do 
capital em seu conjunto, como um todo que se manifesta de ma-
neira sempre fragmentada e que procura obliterar a sua verda-
deira essencialidade. No entanto, na forma do capital fictício a 
disfuncionalidade impera, o que representa uma contraposição 
às metamorfoses recorrentes do capital que se valoriza pela me-
diação da afirmação e negação do trabalho vivo. 

A forma como os capitais se manifesta na superfície da 
sociedade oculta e apaga as pegadas que articula os distintos ca-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

436 437

pitais entre si para compor o capital como um todo socialmente 
forjado em contradições. O capital global é mediado pelos dis-
tintos capitais individuais, em que a concorrência colabora para 
que cada momento particular do capital apareça como seu ins-
tante mais fulgurante e determinante de todo o processo social. 

O elemento predominante é a produção, por isso que 
Marx dedicou tanto o livro primeiro quanto o segundo na análise 
do processo de produção e circulação sem em nenhum momen-
to revelar as outras formas de ser do capital e somente a partir 
da quarta seção do livro terceiro e que começa a exposição da 
natureza do capital comercial, capital portador de juros, capital 
fictício e capital rentista. Nota-se que essa primazia está comple-
tamente articulada ao papel fundamental que ocupa o processo 
de produção e realização do valor e como tudo isso tem como 
fulcro elementar a produção do mais valor. 

Observa-se a conexão que existe entre a primeira seção 
do livro primeiro e a última seção do livro terceiro, o capital se 
forja como um todo orgânico, cuja substância do processo de 
produção do valor se denomina trabalho abstrato e cujo funda-
mento ontológico se chama mais-valor e que o capital procura 
de todas as formas apagar os vestígios do papel essencial ocupado 
pelo trabalho vivo no seu processo de auto constituição, por isso 
que o fetiche do capital. E o capital fictício representa o “fetiche 
supremo” de todo o processo que constitui o sistema de crédito 
e a financeirização, mas de um modo disfuncional.

Ele parece ser a encarnação mais visceral do dinheiro 
como divindade e como causa sui, mas agora totalmente despro-
vido da relação orgânica com a fonte geradora do valor. O au-
tômato parece que ganhou sua forma mais elevada de ser sem 

carecer de conteúdo. Escreve Sabatini (2023, p. 6): “Ao mesmo 
tempo, argumentamos que é no capital fictício que o fetiche se 
manifesta em ato e não em potência, nele se apresenta em sua 
forma perfeita”. Nesse processo, o capital portador de juros se-
ria o capital fetiche em potência, que encontra a sua efetividade 
no capital fictício. A ruptura da relação estabelecida entre pro-
dução e circulação permite que o capital fictício assuma uma 
existência realmente autônoma; totalmente diferente das formas 
pretéritas analisadas. Uma disfuncionalidade em ato que serve 
para intensificar a crise do sistema do capital. 

Escreve Marx (2017, p. 307, grifo nosso): 

O verdadeiro obstáculo à produção ca-
pitalista é o próprio capital, isto é, o fato 
de que o capital e sua autovalorização apare-
cem como ponto de partida e ponto de che-
gada, como mola propulsora e escopo da pro-
dução; o fato de que a produção é produção 
apenas para o capital, em vez de, ao contrário, 
os meios de produção serem simples meios 
para um desenvolvimento cada vez mais amplo 
do processo vital, em benefício da sociedade 

dos produtores. 

Isso indica que o capital forja barreiras que ele mesmo 
não consegue transpor; tais barreiras decorrem da capilaridade 
negativa desse sistema. Os limites do capital se intensificam por-
que ele está voltado ao atendimento de suas próprias necessida-
des. 

O movimento da produção e da circulação do capital 
pode forjar barreiras e promover a ruptura de sua unidade in-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

438 439

terna. Essas barreiras e obstáculos forjados pelo capital acabam 
se revelando na esfera superficial dos agentes da produção capi-
talista como aspectos que são imanentes e inerentes ao modo de 
ser do capital. Como assinala Marx (2013, p. 130, grifo nosso): 
“O movimento da sociedade capitalista, repleto de contradições, 
revela-se ao burguês prático, de modo mais contundente, nas 
vicissitudes do ciclo periódico que a indústria moderna perfaz e 
em seu ponto culminante: a crise geral”. 

Marx (2013) afirma isso no “posfácio à segunda edição 
de O capital”, em 1873, ou seja, ele anota isso sete anos depois 
de publicar a primeira edição de O capital e 17 anos depois de 
publicar os Grundrisse. O que significa que o tema da crise conti-
nua sendo o leitmotiv fundamental de todo o processo de desve-
lamento do conjunto de mistificações e fetichizações do capital, 
apontando que se torna impossível apreender o conceito do ca-
pital de maneira desarticulada do conceito de crise, uma vez que 
ela é inerente ao modo de ser do capital. Marx (2013, p. 130), 
no referido posfácio, assevera que uma “crise geral” está se apro-
ximando novamente, “embora ainda se encontre em seus está-
gios iniciais e, graças à ubiquidade de seu cenário e à intensidade 
de seus efeitos, há de inculcar a dialética até mesmo nos parvenus 
[novos-ricos] do novo Sacro Império Prussiano-Germânico”. 

A “crise geral” configura-se como uma forma de “inculcar 
a dialética” na cabeça dos “novos ricos” (representantes do capital 
fictício), ou seja, a dialética consiste num método que desvela 
as contradições imanentes do capital. Assim, a dialética marxia-
na coloca tudo no seu devido lugar: ela permite desmistificar as 
formas aparentes que predominam na superfície da sociedade 
em que o capital aparece como uma espécie de autodetermina-

ção absoluta de si mesma, como a ideia hegeliana. A “crise geral” 
revela a natureza contingente e efêmera do capital; este não é 
uma entidade absoluta e imutável, mas repleto de contradições, 
limites e obstáculos. O fundamento da crise geral não deriva de 
uma causa ou contradição particular – como resultado da super-
produção relativa ou absoluta, do subconsumo, da queda da taxa 
de lucro, da desproporcionalidade intersetorial etc. –, mas da 
própria forma de ser do capital. 

As crises sucessivas escancaram os obstáculos efetivos, 
constituídos pela própria dinâmica expansiva e acumulativa do 
sistema. Esses limites não podem ser solucionados pelos agentes 
da produção, porque eles não controlam o capital e o processo 
de circulação de mercadorias, mas são por ele controlados. O 
capital busca negar de todas as formas seu vínculo de dependên-
cia em relação ao trabalho vivo, para apresentar-se como sujeito 
autônomo, como causa de si, como processo de autovalorização 
que independe de qualquer articulação com o processo de pro-
dução de mais-valor. Ele pretende se mostrar como causa fun-
dante de si mesmo e como seu ponto de chegada, como o alfa 
e o ômega de tudo e de si mesmo, submetendo todos aos seus 
imperativos insaciáveis na forma da taxa de lucro, que encobre e 
apaga completamente sua relação com o mais-valor. Ele se forja 
nesse processo incessante de negação e afirmação de sua relação 
com o tempo de trabalho vivo como substância e fundamento do 
valor que se valoriza, ele se constitui mediante o aprofundamen-
to dos processos de fetichização e mistificação. 

O capital portador de juros aparece, segundo Marx 
(2017), como a forma elevada de fetichização do capital; no en-
tanto, o capital fictício é a manifestação mais cabal desse fetiche 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

440 441

em ato, pois se acha desprendido e autonomizado do valor. Vale 
lembrar que a palavra fetiche também está relacionada àquilo 
que é fictício (factitius), quer dizer, artificial e falso. Ela remete 
ao universo religioso, em que as coisas são portadoras de um 
estatuto supersticioso, sobrenatural e sagrado. A crença religiosa 
nos objetos sagrados e portadores de poderes mágicos é maxi-
mizada na forma do capital fictício. Mas o capital nada tem a 
ver com o mundo religioso e com o universo metafísico, mas se 
apropria do universo religioso e assume corolários metafísicos 
para mistificar completamente sua essencialidade. 

Ao perder o vínculo direito com os mecanismos que 
constituem a produção do valor que se valoriza e com o processo 
de produção de mais-valor que resulta no fetiche do lucro e dos 
juros, o capital fictício converte-se num cassino em que o que 
alguém ganha de um lado, alguém perde do outro. Trata-se de 
uma soma em que o resultado vai ser sempre zero, pois inexiste 
produção de mais-valor, havendo somente mecanismos de cap-
tura e transferência da riqueza existente num setor para o outro. 

Pela mediação da captura do movimento geral, abrangente 
e totalizador do capital é possível entender suas contradições e 
o fundamento de sua fetichização; o monstro parece ter vida 
própria e parece ser causa sui. O movimento do abstrato ao 
concreto revela a essencialidade do sistema do capital como um 
sistema social que precisa ser superado por um sistema centrado 
no atendimento efetivo das necessidades humanas. 

O capital se forja não somente fustigando reiteradamente 
o trabalho vivo e aprofundando os processos que culminam na 
intensificação da reificação e da alienação, mas ele se plasma 
mediante elementos que intensificam suas contradições 

imanentes. O capital aparentemente se consolida como uma 
espécie de “sujeito automático” que se forja afirmando e negando 
a si mesmo, com poderes que não somente levam ao colapso 
todos os modos precedentes de organização da produção, mas 
que são capazes de colocar em xeque a sua própria existência.

A processualidade incessante do capital fictício conden-
sa-se como a síntese do universo financeiro constituído pelo pró-
prio capital produtivo. Não é possível lançar abaixo essa forma 
de composição do capital sem destruir também a forma do capi-
tal que se configura como capital industrial e comercial. O capi-
tal fictício não passa do outro do capital portador de juros, que 
por sua vez é o outro do capital industrial e do capital comercial. 
No entanto, a funcionalidade do capital acaba sendo colocada em 
xeque na forma disfuncional de ser do capital fictício.

O capital encontra o auge da mistificação no capital fic-
tício, que culmina se constituindo como um ser essencialmente 
disfuncional ao ordenamento medular do capital produtor de 
mercadorias. Ele se configura como a forma mais sofisticada de 
manifestação do caráter sobrenatural da riqueza capitalista. Des-
se modo, consegue inverter a ordem das coisas e transcender 
inclusive a forma funcional do capital como processo de afasta-
mento gradual de sua fundamentação material para se configu-
rarem como produtos de si mesmos, como se não dependessem 
das relações de produção fundadas na exploração do trabalho 
e na apropriação enviesada do mais-valor oriundo do reino da 
produção de mercadorias. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

442 443

7.4 O fetiche e a mistificação na fórmula trinitária dos 
rendimentos

A dialética perpassa todas as categorias que estruturam o 
sistema do capital. As contradições formais e abstratas reverbe-
ram nas contradições concretas que constituem as metamorfoses 
do sistema, enquanto uma totalidade de complexos de comple-
xos. A contradição entre valor de uso e valor reflete na contradi-
ção entre trabalho concreto e trabalho abstrato. Essa metamor-
fose, por sua vez, acha-se no interior da contradição estabelecida 
entre forma relativa e forma equivalente do valor que se expan-
de e adensa nas formas dinheiro e capital. 

O fetiche do capital transcende sua expressão primeira, 
em que ele se configura como uma espécie de “sujeito automáti-
co” emergente do controle absoluto do trabalho não pago e que 
opera a metamorfose do trabalho vivo em trabalho morto. A elu-
cidação do teatro da formalidade em que o capital se manifesta 
abstratamente como “sujeito automático” e como demiurgo da 
sociabilidade capitalista denota a relevância da dialética materia-
lista para elucidar suas múltiplas variações fetichistas. 

A fetichização da autovalorização do capital, expressa 
como “capital em geral”, encontra corolários ainda mais com-
plexos nas múltiplas metamorfoses dos capitais particulares. A 
relação do capital com o trabalho, enquanto substrato essencial 
de todo o edifício constituído, pode ser obnubilada, bem como 
esgarçar-se e correr o risco de desaparecer por completo nos la-
birintos das contradições que forjam o capital em sua formatação 
fenomenológica. 

A dialética imanente do capital não se configura como 

expressão de uma lógica previamente estabelecida. A dialética 
marxiana subverte a dialética hegeliana porque não submete 
a realidade aos preceitos da lógica. Segundo Lukács (2009, p. 
104): “A autêntica dialética de essência e fenômeno se baseia no 
fato de que ambos são igualmente momentos da realidade obje-
tiva, produzidos pela realidade e não pela consciência humana”.

Marx (2013; 2011) subverte o entendimento da “ver-
dade” hegeliana quando afirma que subsiste uma adequação do 
existente ao conceito (categorias) e não do conceito ao existen-
te, e muito menos considera as categorias como produtos de si 
e independentes do mundo objetivo3. As categorias expressam o 
movimento imanente da realidade; a categoria do fetiche emana 
da processualidade interna das metamorfoses do capital, em seu 
vir-a-ser perpassado pela afirmação e negação do trabalho. Elas 
são determinações da existência e formas de ser que expressam 
determinações ontológicas. Para Marx (2011), é impossível al-
cançar a efetividade do ser mediante a mera reversão ideal de 
um processo de abstração que tem o seu ponto de partida num 
conceito logicamente esvaziado de determinação ontológica. 

Somente a dialética materialista é capaz de levar às últi-
mas consequências as formulações de natureza objetiva da anato-
mia das categorias postuladas por Hegel. O ponto de partida da 
teoria marxiana é a realidade material e não os preceitos lógicos. 
Coloca-se como fundamental respeitar o movimento interno da 

3  Escreve Hegel: “as determinações do pensamento têm em si mesmo valor 
e existência objetivas” (Hegel, 1982, § 67). Eis o cerne que impede a filoso-
fia hegeliana de avançar no entendimento efetivo da realidade. Isso resulta 
do fato de a filosofia hegeliana conceber as determinações do pensamento 
como o conteúdo da suprema verdade da lógica, em que o pensamento é o 
sujeito e o objeto dele mesmo.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

444 445

matéria para transcender a forma de sua aparência mistificada e 
cooptar suas efetivas conexões imanentes (Marx, 2013). A dialé-
tica é imanente ao movimento da matéria, a tarefa do investiga-
dor é descobrir esse movimento interno e não colocar a dialética 
no movimento imanente do objeto.

Isso implica que as categorias devem corresponder à rea-
lidade e não a realidade adequar-se ao conceito, porque o crité-
rio da teoria é a práxis, e não o inverso. A ciência é um espelho 
da realidade e de modo algum se configura como a própria rea-
lidade, pois a ciência é somente a forma como a consciência se 
apropria do mundo, e não o próprio mundo. 

O movimento dialético do capital aponta que ele pare-
ce o espírito absoluto hegeliano, em que toda a realidade deve 
adequar-se a sua forma de ser. Ele aparece como uma espécie de 
autômato que não carece de nada para subsistir e que subordina 
tudo aos seus imperativos: “O capital é a potência econômica da 
sociedade burguesa que tudo domina. Tem de constituir tanto 
seu ponto de partida quanto o ponto de chegada” (Marx, 2011, 
p. 60). Ele seria uma espécie de correlato do “conceito” hegelia-
no que compreende a si mesmo como “força centrípeta que atrai 
e suga as demais formas sociais, de modo a torná-las ‘adequadas’ 
a ele” (Grespan, 2019, p. 173). 

Marx opera um movimento investigativo da ossatura do 
capital para colocá-lo no seu devido lugar. Ele considera a po-
sição de Hegel como uma inversão da realidade e a sua posição 
como uma inversão da inversão hegeliana. A inversão da dialética 
hegeliana nas mãos de Marx resulta da necessidade de inversão 
da compreensão oferecida pela economia política acerca da na-
tureza do capital, porque tudo se mostra de cabeça para baixo. 

Escreve Grespan (2019, p. 173): “A dialética que Hegel pôs ‘de 
cabeça para baixo’ corresponde perfeitamente ao movimento 
do capital, que põe na mesma posição a sociedade inteira”. A 
posição hegeliana padece desse problema porque não conseguiu 
desprender-se não somente das teias da metafisica filosófica e 
religiosa, mas das teias da sociedade burguesa. 

O capital consegue inverter tudo a partir do instante em 
que controla não somente a força de trabalho, mas quando passa 
a controlar o trabalho excedente (mais-valor) e apropria-se da 
riqueza total da sociedade. A dominação absoluta do excedente 
da produção, decorrente da transformação da força de trabalho 
em mercadoria, potencializa e assegura que o capital reverta a 
ordem efetiva das coisas e afirma a primazia da forma suprassen-
sível sobre a forma sensível, do trabalho morto sobre o trabalho 
vivo etc. Desse modo, o capital forja-se como uma forma sem 
conceito, como uma espécie de logos ex-machine, de entidade so-
brenatural e força indeterminada e que tudo determina. 

As múltiplas mudanças de formas do capital aprofundam 
a autonomia dos extremos sem a sua mediação essencial: o tra-
balho que produz mais-valor. O aprofundamento da pseudoau-
tonomia dos extremos (D-D’) sem mediação configura-se como 
uma espécie de forma destituída de conceitos, exacerbando a 
separação entre capital e trabalho. 

A separação entre os extremos acentua a disjunção entre 
capital e trabalho, fazendo com que essa alienação não admita 
conciliação. Ao contrário das feridas do espírito hegeliano, que 
curam sem deixar cicatrizes, as feridas do trabalho não podem 
ser sanadas no interior do sistema sociometabólico constituído. 
Escreve Grespan (2019, p. 174): “Enquanto em Hegel, depois de 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

446 447

se abismar, a contradição emerge para instituir um ‘fundamento’ 
positivo, para Marx o abismo é incontornável dentro do quadro 
social burguês, e qualquer nova forma social apenas repõe a con-
tradição em outro nível”. Por isso, a dialética marxiana é “crítica 
e revolucionária” (Marx, 2013). 

Diferentemente de Hegel, em Marx não há a menor pos-
sibilidade de tornar o negativo do capital em positividade, pois 
ele refrata o positivo imanente do trabalho. A dialética marxiana 
insere a negação no entendimento positivo da realidade, “pois a 
oposição interna a cada forma social, ao se projetar em oposição 
externa, não se resolve, mas gera novas oposições internas ainda 
mais complexas” (Grespan, 2019, p. 176). 

As metamorfoses do capital (produtivo, portador de ju-
ros e fictício) não passam de mudanças de pele; assim como as 
peles da serpente se alteram com a sua metamorfose, o capital 
altera somente sua aparência, mas sua capilaridade continua in-
tacta. A diferença apresentada nas sucessivas metamorfoses que 
constituem as distintas aparições do capital na arena do modo de 
produção capitalista não altera sua identidade. As distintas enti-
dades do capital não passam de variações que têm como substra-
to essencial a apropriação do mais-valor. As variações de nomes 
para ocultar seu fundamento ontológico como lucro, juros, ren-
tismo não alteram em nada sua essência. Nesse aspecto, merece 
recordação o diálogo entre Romeu e Julieta: 

Fala Julieta: Somente teu nome é meu inimigo. 
Tu és tu mesmo, sejas ou não um Montecchio. 
Que é um Montecchio? Não é mão, nem pé, 
nem braço, nem rosto, nem outra parte qual-
quer pertencente a um homem. Oh! Sê outro 
nome! Que há em um nome? O que chamamos 

rosa, com outro nome, exalaria o mesmo per-
fume tão agradável; e assim Romeu, se não se 
chamasse Romeu, conservaria essa cara perfei-
ção que possui sem o título. Romeu, despoja-te 
de teu nome e, em troca de teu nome, que não 
faz parte de ti, toma-me por inteira! (Shakes-
peare, 1995, p. 307).

A mudança de nome é somente a mudança na esfera da 
aparência. A alteração do nome não altera a essência das coisas 
na sua radicalidade. A essencialidade da rosa não se perde com 
a alteração de seu nome, da mesma maneira que a essência do 
capital quando se altera sua forma de manifestação. A aparên-
cia se configura como uma coisa socialmente necessária, ou seja, 
subsiste uma objetividade da aparência.

A prevalência da aparência sobre a essência serve para 
assegurar o processo de mistificação das distintas etapas de for-
mação e reprodução social sob a égide do capital. A tendência 
do capital é obliterar integramente sua essencialidade, para que 
assim o capital fictício possa emergir como uma forma desti-
tuída de essencialidade. No fundo, o movimento de rotação das 
formas configura-se como um amontoado de manifestações 
fenomênicas que tem como propósito esconder e preservar o 
fundamento da relação social. E assim como inexiste forma sem 
essência, também inexiste essência sem forma. A essência, en-
quanto substrato fundamental que perpassa as vicissitudes do ser, 
inexiste sem a forma aparente. E a forma da aparência do capital 
se configura como mistificação e cada mudança de forma é so-
mente a intensificação de sua mistificação, ou seja, é a inversão 
da realidade efetiva na perspectiva de esconder a essencialidade 
de sua aparência.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

448 449

A dinheiro existe potencialmente como capital, mas para 
que ele possa se converter em ato é preciso que as condições 
objetivas estejam dadas. A inexistência das condições efetivas faz 
com que ele não passe de uma coisa destituída de qualquer valor 
e relevância social. O dinheiro numa ilha deserta não tem impor-
tância, o mesmo acontece numa sociedade em que inexista seu 
reconhecimento como função mediadora das relações sociais. O 
capital fictício, por sua vez, somente pode emergir quando as 
condições objetivas permitem a sua formatação e constituição; 
afinal, tudo que facilita os negócios facilita também a especula-
ção. É o desenvolvimento das relações sociais que proporciona 
que o capital possa considerar-se como espécie de autômato, 
como uma entidade social cindida do trabalho. E seu processo de 
mistificação cumpre uma função social. 

O capital forja-se mediante a disjunção estabelecida en-
tre aparência e essência. Ele procura apresentar-se como uma 
constelação de formas autonomizadas. A mistificação e o fetiche 
do capital exprimem-se em sua inteireza na “fórmula trinitária” 
da renda, em que não somente uma forma do capital se mani-
festa como fetichizada, mas o capital em sua totalidade: capital-
-lucro, terra-renda e trabalho-salário (Im Kapital – Profit, Boden-
-Grundrente, Arbeit-Arbeitslohn). 

O fetichismo e a mistificação se constituem como duas 
estruturas distintas da aparência, em que o fetichismo se ins-
creve como uma inversão produzida pela reificação das relações 
sociais, e a mistificação se inscreve como uma inversão em que 
a realidade efetiva se configura pela manifestação de seu oposto. 
Essa totalidade mistificada e fetichizada se apresenta sob o se-
guinte desiderato: 

Na fórmula capital-juros, terra-renda fundiá-
ria, trabalho-salário, capital, terra e trabalho 
aparecem respectivamente como fontes de ju-
ros (em vez de lucro), e renda fundiária e sa-
lário surgem como seus produtos, seus frutos 
– aqueles são o motivo, estes, a consequência; 
aqueles a causa, estes, o efeito; e isso de modo 
que cada uma das fontes está separadamente 
relacionada a seu produto como aquilo que é 
derivado e produzido por ela (Marx, 2017, p. 
949).

A mistificação encontra seu esplendor na fragmentação 
de cada componente que constitui o deus ex machine. Cada uma 
das entidades sociais consegue produzir e reproduzir a si mesmo 
como uma espécie de autômato. O capital se reproduz nos juros 
que derivam da própria posse da propriedade do capital mone-
tário, da terra que faz emanar de si mesma o rendimento, do tra-
balho que parece constitui a força motora do salário. Na repre-
sentação trinitária do capital, a forma sem conteúdo do capital 
portador de juros se alastra para a esfera do capital arrendatário. 

A fórmula oculta não somente o trabalho concreto como 
categoria fundante do mundo dos homens, mas os elos essenciais 
que integram e perpassam o processo de produção e reprodução 
do capital; desse modo, não somente o trabalho como funda-
mento do valor é distorcido, mas a produção de mais-valor como 
quintessência do sistema do capital. Desaparece por completo 
o fundamento de todo processo de acumulação para imperar o 
reino de mistificações que perpassa o mundo conforme configu-
rado pelos olhos capitalistas. O misticismo da forma mercado-
ria, com suas manhas e sutilezas metafisicas, encontra na referida 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

450 451

fórmula sua máxima expressividade, ou seja, serve para dizer o 
mundo exatamente como ele não é. Por isso sua aproximação e 
diferenciação com o universo religioso, em que o caráter feti-
chista da mercadoria ganha corolário mais elevado na “fórmula 
trinitária” dos rendimentos. 

As metáforas religiosas obtêm corolários mais abran-
gentes para ajudar nas interpretações do caráter fetichista do 
“vampiro” que vive a sugar o sangue do proletariado. O elenco 
de personagens que forjam o teatro misterioso do capital tem 
seu coroamento na “fórmula trinitária”. A elucidação do enca-
deamento misterioso desse pseudossujeito requer uma atenção 
dobrada. 

Escreve Grespan (2019, p. 240): 

... é preciso ficar atento ao movimento de cada 
um desses personagens, cujo entra e sai de cena 
esconde uma troca sutil de papéis. Eles se apre-
sentam de forma muito distinta no ato da pro-
dução e no ato da distribuição, numa passagem 
em que a figura trinitária obscurece ao atribuir 
à produção a mesma forma da distribuição. 

A manifestação alienada das relações econômicas se cons-
titui, à primeira vista, como contradições absurdas e composi-
ções impossíveis. Marx anota que quanto mais as relações são 
concebidas de forma naturalizada, “mais escondida se encontra 
nela a correlação interna” (Marx, 2017, p. 951). A compreensão 
adotada pela economia vulgar (terra-renda; capital-juros; traba-
lho-salário) precisa ser desmascarada: 

Primeiro, há o valor de uso terra, que não tem 

valor nenhum, e o valor de troca renda – de 
maneira que uma relação social, concebida 
como coisa, está posta em relação com a na-
tureza; logo, duas grandezas incomensuráveis 
que guardam entre si uma proporção recí-
proca. Em seguida, capital-juros. Se o capital 
é compreendido prima facie como certa soma 
de valor, representada de forma autônoma em 
dinheiro, então é tolice que um valor tenha de 
valer mais do que seu valor real. Na forma ca-
pital-juros desaparece toda a intermediação, e 
o capital é reduzido a sua fórmula mais genéri-
ca, mas também por isso a uma fórmula inex-
plicável e absurda.

Cada uma das personagens do teatro mágico apresentado 
pelos representantes do capital obscurece ainda mais seu funda-
mento, pois cada agente social aparenta ser o verdadeiro sujeito 
das fontes de seus rendimentos. As fontes emergem como for-
mas autonomizadas e equidistantes da possibilidade de emanar 
de um mesmo tronco comum: o trabalho não pago. 

Como explicitado acima, o lucro do capital (prestatário) 
e os juros (prestamista) resultam da partilha do mais-valor obje-
tivado do processo de produção e circulação. O ganho empresa-
rial e os juros não passam de formas de apropriação e distribui-
ção do mais-valor. A taxa média de lucro resulta do processo de 
equalização, que relaciona todos os capitais individuais e todos 
os ramos em todo o mercado mundial para determinar o lucro 
médio. 

As manipulações realizadas pelos representantes da eco-
nomia vulgar na perspectiva de apresentar o capital como recon-
figuração da figura trinitária da divindade, são esclarecidas na 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

452 453

escrita de marxiana, que afirma: 

Lucro do capital (lucro empresarial mais juros) 
e renda fundiária não são, portanto, nada além 
de componentes específicos do mais-valor, ca-
tegorias em que este se diferencia conforme 
recaia no capital ou na propriedade da terra, 
rubricas que, porém, mantêm inalterada sua 
essência. Somados, formam a totalidade do 
mais-valor social. O capital extrai diretamen-
te dos trabalhadores o mais-trabalho, que re-
presenta o mais-valor e o mais-produto. Nesse 
sentido, é possível considerá-lo, pois, como 
produtor do mais-valor. A propriedade fundiá-
ria não guarda nenhuma relação com o proces-
so efetivo de produção. Seu papel se limita a 
fazer com que parte do mais-valor produzido 
passe do bolso do capital para o seu próprio 
(Marx, 2017, p. 954). 

A renda da terra, que não foi objeto de análise desta obra, 
emana também do mais-valor produzido pelo capital agrário na 
terra nua. Esta não tem nenhuma capacidade de produzir valor 
que se valoriza por si mesma. Na verdade, a terra tem preço, 
mas não possui valor. Enquanto propriedade privada, ela é uma 
mercadoria especial que pode ser vendida e comprada. 

Tudo passa a se constituir segundo os preceitos da segun-
da natureza que constitui o capital, como uma relação social em 
que os seres humanos se transformam em coisas e mercadorias. 
Escreve Marx (2017, p. 958): “A terra, em si mesma, é, por na-
tureza, terra monopolizada por certo número de proprietários. 
Assim como no capital e no capitalista – que, com efeito, é tão 
somente capital personificado –, os produtos se tornam um po-

der autônomo em face dos produtores”. Do mesmo modo que o 
capital deve coincidir com o lucro, a terra deve se consubstanciar 
como uma forma natural a serviço da reprodução do capital. 

Salienta Marx (2017, p. 959): 
a terra monopolizada terá de aparecer como 

forma natural das condições de trabalho ante 
o trabalho em geral. O capital aparece agora 
como uma forma natural dos meios de trabalho 
e, por conseguinte, como dotado de um caráter 
puramente material e proveniente de sua fun-
ção no processo de trabalho em geral. 

O rendimento que provém da posse da terra é uma espé-
cie de aluguel que o capitalista paga ao seu proprietário. O valor 
pago possui analogia com os juros, ou seja, não passa de uma 
fração do mais-trabalho apropriado do trabalhador que lavra e 
cultiva a terra. A terra é portadora de valor quando agrega tra-
balho humano, mas na sua forma natural não possui nenhum áto-
mo de valor que se valoriza, sendo somente valor de uso. Desse 
modo, o valor da terra ascende com a incorporação crescente 
de trabalho que se converte em mais trabalho para o capitalista. 
No entanto, o fundamento de onde emana a renda é mistificado, 
pois a terra-matéria não tem valor nem produz valor, o valor 
emana do trabalho abstrato. 

Pela mediação do trabalho não pago a terra-matéria se 
converte em terra-capital. Desse modo, a produção capitalista 
se caracteriza pela subordinação da terra-matéria e do trabalho 
vivo aos imperativos do capital, em que ambos se convertem em 
trabalho morto e terra-capital. E a renda da terra não passa de 
pagamento pelo aluguel da terra com uma fração do mais-valor 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

454 455

originado da exploração do trabalho assalariado na esfera da pro-
dução agrícola (Marx, 2017). 

Na fórmula trinitária tudo se apresenta de maneira mis-
tificada, ou seja, tudo se apresenta de maneira invertida e de 
cabeça para baixo. O processo de acumulação de riqueza não 
aparece como produto das mãos dos trabalhadores, muito me-
nos como alienação ou exploração, pois o mais-valor parece uma 
coisa imanente à substância (ousia) do próprio capital. 

Escreve Marx (2017, p. 79): 

Na realidade (isto é, no mundo fenomênico), 
o que se vê é o inverso. O mais-valor é dado, 
mas como excedente do preço de venda da 
mercadoria sobre seu preço de custo; nisso, 
permanece misterioso de onde provém esse 
excedente, se da exploração do trabalho no 
processo de produção, da vantagem obtida so-
bre os compradores no processo de circulação 
ou de ambas. Está dada, além disso, a relação 
desse excedente com o valor do capital total, 

ou a taxa de lucro. 

As múltiplas metamorfoses e manifestações particula-
res do capital têm seu fundamento no exercício da atividade da 
personificação primeira do capital. “O capitalista ativo extrai do 
trabalhador o mais-trabalho e, com isso, sob a forma do lucro, o 
mais-valor e o mais-produto, também o proprietário fundiário 
extrai do capitalista uma parte desse mais-valor, ou mais-produ-
to, sob a forma da renda fundiária” (Marx, 2017, p. 954). 

A fórmula trinitária da renda tenta apresentar como 
idênticas três entidades socialmente distintas. Na verdade, trata-

-se de três classes sociais (capitalista, latifundiário e trabalhador); 
o capitalista que vive da renda da terra e o capitalista que vive de 
juros irmanam-se com o capitalista industrial e comercial para 
extorquir ao máximo a força de trabalho. “O capitalista ativo é 
o sugador direto do mais-trabalho e o empregador do trabalho 
em geral” (Marx, 2017, p. 955). Ao invés de autonomia – do ca-
pitalista, que aparece com seu capital; do proprietário fundiário, 
com seu solo; e do trabalhador, com sua força de trabalho –, o 
que efetivamente existe é o capital como “uma perpétua máqui-
na de sugar mais-trabalho; o solo, um ímã inesgotável que atrai 
para o proprietário fundiário uma parte do mais-valor sugada 
pelo capital” (Marx, 2017, p. 955). Numa estrutura ordenada 
segundo os preceitos do capital, a terra se converte em capital, 
da mesma maneira que os meios de produção. 

Os juros e a renda da terra são as formas mais mistifi-
cadas do lucro. O banqueiro e o latifundiário emprestam seus 
respectivos bens em função do retorno esperado na forma de ju-
ros e renda. Aquele que contrai empréstimos ou arrenda a terra 
tem de pagar os juros ou a renda com o mais-valor emergido da 
produção, pouco importam as condições objetivas do processo 
de produção e os mecanismos adotados para capturar trabalho 
excedente, produto excedente, mais-valor e capital excedente. 
Os juros e a renda se galvanizam como formas elevadas de mis-
tificação do capital. 

Aponta Marx (2019, p. 963-964, grifo nosso): 

Se o capital apareceu originalmente, na super-
fície da circulação, como fetiche de capital, 
como valor que cria valor, agora ele se apresen-
ta outra vez na forma do capital que rende 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

456 457

juros, que é sua forma mais estranhada 

e peculiar.

A separação do mais-valor em lucro empresarial e juros 
é um ponto no processo de autonomização da forma do mais-va-
lor − a sua completa ossificação em relação à força de trabalho, 
como sua substância medular. Pela mediação do capital portador 
de juros, o entendimento do dinheiro que gera dinheiro alcan-
çou o status mais relevante de manifestação do fetiche. Nesse iti-
nerário, o capital comercial é uma espécie de prólogo do capital 
portador de juros. Com o capital portador de juros, o fetiche do 
capital que, originalmente, pairava na superfície da circulação, 
agora se apresenta definitivamente como sua “forma mais estra-
nhada e peculiar”. 

A terra-renda reproduz o processo de apropriação de 
mais-valor expresso no capital-juros sem deixar nenhum vestí-
gio. Esse processo de mistificação envolve também o trabalho-
-salário. A forma salário esconde o processo de constituição do 
mais-valor, haja vista que se incute no trabalhador a noção de 
que ele recebe pela inteireza de sua jornada de trabalho. Nada 
escapa ao processo de obliteração que constitui o capital fetiche 
(Kapitakfetisch). 

Escreve Marx (2017, p. 964): 

Em capital-lucro, ou, melhor ainda, capital-
-juros, terra-renda fundiária, trabalho-salá-
rio – essa trindade econômica que conecta os 
componentes do valor e da riqueza em geral 
com suas fontes –, está consumada a misti-
ficação do modo de produção capitalis-
ta, a reificação das relações sociais, o amálgama 

imediato das relações materiais de produção 
com sua determinação histórico-social: o mun-
do encantado, distorcido e de ponta-cabeça, 
em que monsieur Le Capital e madame 
La Terre vagueiam suas fantasmagorias 
como caracteres sociais e, ao mesmo tempo, 
como meras coisas sociais e, ao mesmo tempo, 
como meras coisas. 

A fórmula trinitária emerge como uma espécie de arca-
bouço fetichista que tem como propósito encobrir o fundamen-
to do lucro, da renda e do salário4. A fragmentação de cada com-
ponente do capital (lucro, juros e renda) oblitera o mais-valor 
como fundamento da relação, bem como oculta a essencialidade 
do salário. A referida fórmula assegura a autonomia de cada mo-
mento constitutivo de uma totalidade aparente. 

O capital-juros, o capital fictício e o capital como renda 
da terra são formas completamente estranhadas da fonte origi-
nária da produção do mais-valor. A determinação material do 
processo de produção do mais-valor é obliterada pelo “mundo 
encantado, distorcido e de ponta-cabeça, em que monsieur Le 
Capital e madame La Terre vagueiam suas fantasmagorias como 
caracteres sociais e como meras coisas sociais”. A relação entre 
capital e lucro não pode ser separada da relação entre capital e 
mais-valor. Por detrás da relação fenomênica entre capital e lu-
cro subsiste a relação entre capital e trabalho vivo, ou seja, com 

4  A máscara que envolve a forma salário foi apontada no capítulo IV desta 
obra, enquanto as formas do capital que têm sua essencialidade na parti-
lha do lucro foram tratadas acima. Já a parte referente à “madame Terra” 
transcende o escopo desta tese e deixa-se para outro momento da atividade 
acadêmica. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

458 459

o excedente que emana da relação com o trabalho vivo e não do 
capital consigo mesmo na circulação. 

A dupla mistificada dos juros e da renda da terra en-
contra seu coroamento na forma trabalho-salário. A terceira 
“composição prima facie impossível” é trabalho e salário. Assim, a 
irracionalidade do sistema do capital emerge da confusão estabe-
lecida entre o valor da força de trabalho e o “valor do trabalho”. 
O trabalho-salário é uma expressão que, prima facie, contradiz o 
conceito de valor. O trabalho não tem valor; o que tem valor e 
preço é a força de trabalho (Marx, 2017). 

Como foi demonstrado na quarta seção desta obra, o 
fundamento da mercadoria força de trabalho comprada pelo 
capitalista é a geração de mais-trabalho que se constitui como 
mais-valor expresso num mais-produto. “Mais-trabalho em ge-
ral, como trabalho que vai além das necessidades dadas, tem de 
continuar a existir sempre” (Marx, 2017, p. 953) para que o ca-
pital possa converter-se em capital produtivo de mais-valor. O 
que o trabalhador recebe na forma de salário não faz parte do 
tempo de trabalho excedente, mas constitui sua contrapartida, 
ou seja, refere-se indubitavelmente ao tempo de trabalho neces-
sário à reprodução de sua existência. 

Os capitalistas se apropriam do trabalho excedente na 
forma de produto excedente que se converte em mais-valor; já 
o vendedor de sua força de trabalho recebe um salário que en-
cobre o fundamento da relação, pois o salário consiste somente 
numa parte do produto de seu trabalho. O vendedor da força de 
trabalho é o único espoliado na relação, enquanto os capitalistas 
não passam de parasitas, de miseráveis lacaios que vivem do pro-
duto excedente, do trabalho excedente do valor excedente; eles 

não passam de personificações que se alimentam do sangue dos 
espoliados de suas terras e esfolados de suas forças de trabalho. 

O movimento expansivo das formas particulares do 
capital acentua o afastamento gradual e completo do trabalho, 
como expresso no capital portador de juros e no capital fictí-
cio. A acentuação da obliteração do trabalho como substrato es-
sencial da produção do mais-valor em nada minimiza o gradual 
afastamento da separação do trabalhador dos meios de produção 
e dos meios de subsistência. Segundo Marx (2017, p. 961, grifo 
nosso): “o capital já se transforma num ente altamente 
místico, na medida em que todas as forças produtivas sociais do 
trabalho aparecem como forças pertencentes ao capital, e não ao 
trabalho como tal, como forças que têm origem no seu próprio 
seio”. Tudo colabora “para esconder cada vez mais a verdadeira 
natureza do mais-valor e o verdadeiro mecanismo que move o 
capital” (Marx, 2017, p. 962). 

A fórmula trinitária é destituída de conceito e revela-se 
como suprassumo da mistificação ou da inversão. A forma reifi-
cada ganha corolários elevados quando as “substâncias formais” 
são forjadas para alcançar rendimentos e as “formas enlouque-
cidas” asseguram a emergência do capital fictício. A autonomia 
da forma assegura o fetiche como poder de consubstanciação 
da forma nela mesma. Dessa maneira, “suprimido o ‘conceito’ 
que remete à substância do valor, ‘fica a representação’ de que a 
terra e o capital também produzem valor, de que coisas sem va-
lor tenham preço, de que se possa medir valor de uso por valor, 
como na famigerada relação entre custo e benefício” (Grespan, 
2019, p. 264). 

O mundo sob a égide do fetiche do capital se forja me-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

460 461

diante a reificação das relações sociais e das relações de produ-
ção; a relação dos homens entre si comparece como uma relação 
entre coisas. A reificação expressa na forma abstrata de constitui-
ção da mercadoria encontra seu coroamento na forma trinitária 
do capital. 

Destaca Marx (2017, p. 964, grifo nosso). 

..., essa personificação das coisas e essa 
reificação das relações de produção, essa 
religião da vida cotidiana, ao reduzir os juros 
a uma parte do lucro e a renda ao excedente 
sobre o lucro médio, de maneira que ambos 
passam a coincidir no mais-valor; com isso, 
ela representa o processo de circulação como 
mera metamorfose das formas e, por último, 
no processo direto de produção, reduz o valor 

e o mais-valor das mercadorias ao trabalho. 

O fetiche que move o reino das aparências atende aos 
propósitos da ossificação e da autonomização do monsieur Capital 
como fetiche plenamente constituído. Assim, o capital emerge 
como uma espécie de paródia invertida da cristandade (Dussel, 
2013), em que a trindade se revela como usurpação e negativi-
dade do trabalho vivo. 

A acumulação de mais-valor, como quintessência do ca-
pital, revela-se misticamente na ganância do capitalista indus-
trial, do capitalista agrário e do banqueiro. Todos irmanados na 
constituição da nova mística que deve perpassar a vida cotidiana 
da sociedade burguesa. O processo de autonomização das múlti-
plas formas do capital se forja na autonomização da forma salá-
rio, da forma juros e da forma renda. 

Nota-se que o fetiche do capital é totalmente materia-
lista, tem seu ponto de partida e de chegada na economia. A 
idolatria do dinheiro encontra seu coroamento na maximização 
do lucro e na obliteração cabal do trabalho vivo pelo trabalho 
morto. Assim, o movimento expositivo da forma abstrata do ser 
do capital em geral (capital produtivo) é coroado pela apresenta-
ção da peculiaridade concreta no fetiche dos juros. 

A afirmação absoluta de sua soberania sobre o trabalho 
e sobre a sociedade expressa limites, pois tudo que existe está 
sujeito a perecer. Desse modo, a usurpação da substância viva, o 
trabalho concreto, pelo trabalho abstrato é um ponto de inflexão 
do processo de usurpação que confere ao inessencial um papel 
essencial. A partir dessa usurpação cresce o edifício social assen-
tado em mistificações, estranhamentos e fetichismo, e o capital 
se forja como um pseudossujeito ou um sujeito meramente for-
mal, e não como um sujeito efetivo; pois o essencial é o trabalho 
vivo e não o trabalho morto.

O capital se plasma de maneira análoga ao diabo – re-
presentado como Mefistófeles, em Fausto, de Goethe –, como 
“o espírito que sempre nega” (Goethe, 1997). Na tentativa reite-
rada de obliterar e negar constantemente o trabalho vivo, como 
substância de todo o seu processo de rotação, o capital ergue 
um enorme edifício social forjado na mistificação que culmina 
negando a si mesmo. O capital entra em contradição consigo 
mesmo e aponta limites e barreiras. Desse modo, a tentativa de 
afirmação da determinação imortal do sistema do capital não 
passa de uma negação, porque toda determinação implica o seu 
contrário. Para cada determinação subsiste uma determinação 
contraposta. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

462 463

A superação desse sistema assentado no fetiche é coloca-
da como um grande desafio prático-estratégico, pois do ponto 
de vista teórico, as contradições que obliteram seus fundamen-
tos foram minuciosamente salientadas por Marx nos três livros 
que constituem O capital. Isso indica a possibilidade de alcançar 
o ser em si do capital, o movimento imanente da matéria e suas 
conexões mais íntimas, por mais que ele tente se apresentar de 
maneira invertida na superfície da sociedade. A aparente autono-
mia do capital, em relação ao trabalho e ao processo de produção 
do mais-valor, foi desmistificada por Marx. Este tornou claro 
que o capital se movimenta não mediante a violação da teoria do 
valor, mas na absoluta articulação com o valor e com o processo 
de apropriação do trabalho não pago (mais-valor). 

É na continuidade reiterada do processo de apropriação 
do mais-valor que se inscrevem as múltiplas metamorfoses do 
capital no modo de produção capitalista, como a mais elevada 
forma social de apropriação do mais-valor produzida na história. 
Em nenhum instante de sua história foi possível constituir outra 
forma de apropriação do mais-valor que pudesse representar 
uma violação da lei absoluta da acumulação de capital. Ao tentar 
plasmar-se como a espécie privilegiada de intervenção da lei do 
valor e do mais-valor como o fundamento ontológico do sistema, 
o capital fictício se revela como disfuncional e o mais susceptível 
de disrupção.

O capital fictício nos tempos hodiernos atesta a veracida-
de da assertiva marxiana: “Esse capital monetário fictício diminui 
enormemente em épocas de crises, e, com ele, cai o poder de 
seus possuidores de obter dinheiro no mercado” (Marx, 2017, p. 
550). Desse modo, a forma epistolar de manifestação do capital 

fetiche se revela como um tremendo embuste, como a manifes-
tação mais cabal de que “tudo que é sólido se desmancha no ar” 
(Marx-Engels, 2007). 

A poderosa análise crítica do sistema do capital efetuada 
por Marx levou a burguesia a abandonar a crítica do valor e a 
odiar a teoria do mais-valor e constituir a teoria marginalista 
como alternativa. Algo parecido aconteceu com Hegel: a impos-
sibilidade de superação da filosofia hegeliana conduziu à filosofia 
existencialista, à analítica existencial, à filosofia analítica da lin-
guagem etc. 

A filosofia perdeu o interesse pela dialética e por toda 
forma de ciência social capaz de revelar as contradições de um 
sistema edificado na acumulação de mais-valor. A teoria da utili-
dade marginal retrocede no tempo quando afirma que o valor é 
definido pelas idiossincrasias da circulação. O valor das merca-
dorias não seria determinado pelo quantum de trabalho necessá-
rio, mas pelo interesse subjetivo e pela demanda da circulação. 

Além da negação do valor, a referida teoria nega a noção 
de tempo de trabalho excedente, logo do mais-valor como cate-
goria ontológica fundamental do capital. Integram o mainstream 
marginalista pensadores ortodoxos e heterodoxos, a exemplo de 
Böhm-Bawerk, Alfred Marshall, John Maynard Keynes, Milton 
Friedman e tantos outros. A teoria marginalista pode ser con-
siderada como a grande teoria da manipulação e do aprofun-
damento dos processos de fetichização do capital que tem na 
aparência seu locus privilegiado. 

A ratio burguesa tornou-se cada vez mais distante de 
qualquer possibilidade de oferecer uma interpretação verdadei-
ra do mundo, por isso sua produção prefere pairar na esfera da 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

464 465

habitual ternura pelas coisas sensíveis ou então no dualismo des-
medido das posições gnosiológicas e epistemológicas, negando 
radicalmente qualquer possibilidade de capturar o objeto na sua 
inteireza e totalidade. 

Pela dialética, Marx conseguiu penetrar nas entranhas 
do capital, revelando a ossatura de um sistema que se configura 
como um vampiro e tem sua anatomia na apropriação de tem-
po de trabalho excedente. Pela intermediação da categoria mais 
simples, tornou possível alcançar as categorias mais complexas 
em sua concretude. No processo de elucidação da anatomia do 
sistema do capital, Marx aponta a necessidade de a humanidade 
superar o capital e suas relações assentadas no trabalho abstrato 
e na intensificação das relações sociais forjadas na reificação e na 
mistificação.

Ao forjar o caldeirão de forças objetivas e subjetivas, 
com as porções mágicas que prescrutam ubiquamente sua apa-
rência, a burguesia colocou em movimento forças sincrônicas e 
diacrônicas que fogem do seu controle. Como um feiticeiro que 
cria uma magia e depois o feitiço se ergue contra ele, a burgue-
sia forjou um modo de organização da produção centrada com-
pletamente na magia e essas forças mistificadoras dominam por 
completo sua forma sociabilidade, de tal modo que ela mesma 
não é capaz de controlar as forças que colocou em movimento e 
que agora se erguem contra toda a humanidade. Isso quer dizer 
que não se trata somente da burguesia não possui capacidade de 
desmistificar a realidade, a burguesia está impossibilitada de con-
trolar o sistema do capital, porque ele é incontrolável. 

Não é à toa que a dialética marxiana encontra seu co-
roamento no capítulo dedicado às classes sociais, pois o capital 

é uma relação social que envolve classes sociais antagônicas. A 
oposição entre proprietário de todos os meios de produção e 
trabalhadores assalariados constitui-se como o fundamento de 
uma relação social, em que os destituídos dos meios de produ-
ção e dos meios de subsistência são transformados em coisas e 
esfolados cotidianamente. A oposição entre capital e trabalho se 
inscreve como um preceito fundamental tanto no livro primeiro 
(capítulo XXIV) quanto no livro terceiro (capítulo LII) 5. A luta 
de classes perpassa o interior das metamorfoses do capital e de-
liberadamente irrompe nos últimos capítulos do livro primeiro, 
em que a “negação da negação dos expropriadores” (Marx, 2013) 
aflora e se mostra em sua carga total. 

Isso denota que somente o proletariado possui a capaci-
dade de destruir a constelação fantasmagórica constituída pelo 
capital fetiche, pois a feiticeira-burguesia não reúne a menor 
condição de controlar o monstro que ela produziu; especialmen-
te quando esse monstro ameaça o destino da espécie humana e a 
existência do planeta. Apenas o proletariado pode emergir como 
a classe capaz de elucidar e superar o sistema de mistificação 

5  Escreve Marx (2017, p. 1025-1026): “Os proprietários de mera força de 
trabalho, os proprietários de capital e os proprietários fundiários, que têm 
no salário, no lucro e na renda da terra suas respectivas fontes de rendi-
mento, isto é, os assalariados, os capitalistas e os proprietários fundiários, 
formam as três grandes classes da sociedade moderna, fundada no modo 
de produção capitalista. [...]. Trata-se de três grandes grupos sociais, cujas 
partes integrantes, os indivíduos que os formam, vivem respectivamente de 
salário, lucro e renda da terra, da valorização de sua força de trabalho, de seu 
capital e de sua propriedade fundiária. Sob essa óptica, no entanto, médicos 
e funcionários públicos, por exemplo, também formariam duas classes, por-
quanto pertencem a dois grupos sociais distintos, nos quais os rendimentos 
dos membros de cada um deles provêm da mesma fonte”. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

466 467

constituído pelo capital fetiche em termos práticos e objetivos. 
E isso emana do papel sine qua non que ele desempenha no pro-
cesso de produção do conteúdo da riqueza da sociedade. 

A função medular de força revolucionária não emerge 
somente de sua condição de exploração, espoliação, alienação e 
reificação que padece no interior da engrenagem social orienta-
da pelo fetiche do capital, mas do papel elementar que desem-
penha no processo de produção e reprodução social. A força de 
trabalho operária ocupa função nodal na produção do valor que 
se valoriza, ou seja, ela não se constitui como apêndice da má-
quina, mas como a força matricial de todo o modo de produção 
capitalista. 

É fundamental salientar que o sistema de mistificações 
constituído pelo capital implica também na existência alienada do 
capitalista, que se traduz em gozo de tempo livre e acumulação 
de riqueza; e na existência alienada do proletariado, em que o 
fetiche e a mistificação se convertem em existência deplorável, 
demarcada pela tortura física e mental, em adoecimento, em 
encurtamento do tempo de existência, em vida deplorável e 
perpassada pelo sofrimento e pela agonia. 

O fetiche do capital representa o céu somente para a 
burguesia e o inferno para o proletariado. Uma existência como 
coisa que se amplia reiteradamente com a ascendência dos mo-
vimentos mistificadores implementados pelo “monsieur Capital” e 
pela “madame Terra”. Os feitiços que perpassam o mundo social 
constituído pela burguesia enlaçam o proletariado numa cami-
sa de forças em que ele somente pode libertar-se emancipando 
toda a humanidade. O fetiche que enreda a sociedade burguesia 
constitui-se como força pletora do capital, em que o crescimen-

to exponencial do sistema de mistificação representa o aprofun-
damento dos mecanismos de apropriação do mais-valor produ-
zido pelo proletariado. 

O movimento do abstrato ao concreto do capital encon-
tra no livro terceiro a sua plena configuração, quando a manifes-
tação geral ou abstrata do capital operada no livro primeiro e no 
livro segundo encontra finalmente sua concretude. Marx expõe 
a forma como os distintos capitais configuram-se na esfera da 
cotidianidade. A forma do capital produtivo é tratada no interior 
das outras formas de manifestação do capital; seu caráter predo-
minante não é desdenhado, mas deixa de ser a única forma de 
apropriação do mais-valor. No entanto, a leitura do fetiche da 
mercadoria, do dinheiro e do capital no livro primeiro é insu-
ficiente para entender a grandiosidade do projeto de crítica da 
economia política empreendida por Marx. 

Por isso, não foi à toa que Engels, mais de uma vez, afir-
mou seu entusiasmo em relação ao livro terceiro: 

O terceiro livro d’O capital será tão mais gran-
dioso quanto mais profundamente eu o estu-
do... Ele é de difícil compreensão, tanto quanto 
um homem que teve na cabeça tais descobertas 
enormes, tal revolução científica abrangente 
e completa e as pôde guardar consigo por 20 
anos (carta de Engels a Laura Lafargue de 8 
de março de 1885 in: Marx; Engels, 1979c, p. 

286) (Krätke, 2015, p. 196). 

O terceiro volume, “que contém os resultados conclusi-
vos e, de fato, um assunto brilhante, revolucionará a economia 
inteira e causará enorme alarde” (Krätke, 2015, p. 196). 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

468 469

O livro terceiro: “É admiravelmente brilhante. Essa re-
volução da velha economia é realmente tremenda. Pela primeira 
vez, nossa teoria adquire assim uma base inabalável e nós sere-
mos capazes de fazer frente vitoriosa em qualquer aspecto (carta 
a August Bebel de 4 de abril de 1885 in: Marx; Engels, 1979c, 
pp. 293-4)” (Krätke, 2015, p. 196). 

Este livro é:
o mais incrível que já li e é mil vezes triste que 
o autor não o tenha conseguido elaborar para 
publicá-lo ele mesmo e observar o impacto que 
ele inevitavelmente provocará. Depois de uma 
exposição tão clara, dúvidas diretas não são 
mais possíveis. As questões mais difíceis são es-
clarecidas e elucidadas com facilidade, como se 
fosse uma brincadeira de criança, e todo o sis-
tema adquire um aspecto novo e simples (carta 
de Engels a Nikolaj Francevic Daniel’son de 23 
de abril de 1885 in: Marx; Engels, 1979c, pp. 
301-2) (Krätke, 2015, p. 196).

O livro terceiro, “seria ‘o sistema completo do autor 
plenamente compreensível’ e, então, ‘também muitas das tolas 
objeções levantadas se tornariam sem sentido’ (carta de Engels 
a Nikolaj Francevic Daniel’son de 9 de novembro de 1886 in: 
Marx; Engels, 1979c, p. 567)” (Krätke, 2015, p. 196). E se o li-
vro terceiro não conseguiu eclipsar o livro primeiro, como vati-
cinava Engels (em carta a Daniel’son), não emanou somente dos 
problemas expositivos, mas também da complexidade de deter-
minadas categorias não estarem devidamente claras na cabeça de 
seu autor. 

No entanto, a compreensão do fetiche do capital no livro 
terceiro permite um entendimento abrangente da natureza as-

cendente das mistificações que perpassam o sistema do capital e 
serve para revelar a necessidade histórica de sua superação, pois 
ele representa o aprofundamento do processo de distanciamento 
do homem de si mesmo, do outro e da humanidade. Isso indica 
que é preciso transcender o capital, ir além do sistema assenta-
do na fome incessante de mais-trabalho e, consequentemente, 
de mais sangue dos trabalhadores e trabalhadoras assalariadas e 
subassalariadas. É fundamental superar concretamente o reino 
de mistificações, de bruxarias, de feitiçarias que constituem o 
capital em sua forma mais desenvolvida e mais concreta; pois a 
vida dessa entidade fetichista plasma-se mediante o sacrifício e a 
desumanização do proletariado. 

Plenamente consciente da relevância da necessidade his-
tórica de organização do proletariado, Marx acabou interrom-
pendo inúmeras vezes a escrita dos livros segundo e terceiro de 
O capital para colaborar na organização dos trabalhadores, aju-
dando na formação da Liga Comunista e da Primeira Associação 
Internacional dos Trabalhadores, porque a práxis é o critério da 
teoria. Isso indica que Marx ofereceu não somente uma chave 
heurística de leitura científica para elucidar o sistema de mistifi-
cações assentadas na exploração e na tortura dos trabalhadores, 
mas apresentou irrevogavelmente a chave estratégica para a su-
peração do capital fetiche. A sua teoria é científica e revolucio-
nária. 

E somente o proletariado configura-se como classe social 
com potencialidade de constituir uma nova forma de sociabi-
lidade e de transgredir sua condição de mero apêndice do ca-
pital. Desse modo, ele se coloca como possibilidade premente 
de superação de todas as formas de mistificação que constitui a 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

470 471

sociabilidade burguesa e o sistema do capital. A intensificação a 
luta de classes se coloca como o verdadeiro itinerário para su-
peração do domínio fetichista das coisas sobre os seres huma-
nos, do trabalho morto sobre o trabalho vivo, do capital sobre 
a humanidade. Eis o ensinamento deixado pelo grande poeta da 
dialética, que afirmava que a classe trabalhadora “não poderia 
tirar sua poesia do passado, e sim do futuro” (Marx, 1997, p. 24). 

CONCLUSÃO

O operário disse: Não!

(Vinicius de Moraes. O operário em construção).

No decorrer desta obra foi possível salientar como a for-
ma mercadoria constitui-se como uma representação fetichista. 
Todas as metamorfoses do capital têm seu ponto de partida e 
chegada na mistificação. A elucidação do hieróglifo fetichista da 
mercadoria forjou-se como elemento essencial para a apreensão 
da metamorfose do valor que se valoriza; a obliteração da rela-
ção social plasmada no tempo de trabalho socialmente necessá-
rio sustenta essa forma fetichista que não emana simplesmente 
no intelecto humano, mas do movimento objetivo das relações 
sociais. Além de ocultar o fundamento do valor que perpassa a 
forma mercadoria e a forma dinheiro, o capital se inscreve me-
diante a mistificação da exploração da força de trabalho e da 
apropriação de mais-valor. 

Pela mediação do fetiche da mercadoria, foi possível de-
tectar o capital industrial como forma original de manifestação 
do capital que sustenta a arquitetura mistificada da produção ge-
nuinamente capitalista. O desenvolvimento do processo de pro-
dução de mercadorias implica na constituição de uma malha que 
oblitera o fundamento da relação social assentada na forma mis-
tificada do lucro, enquanto amálgama que esconde o mais-valor 
e como este se desdobra na mistificação que perpassa os juros e 
os rendimentos. 

A acumulação de riqueza pelos capitalistas não pode ga-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

472 473

nhar a forma de uma espiral crescente sem revelar a ampliação 
da intensificação dos processos de estranhamento e reificação do 
trabalhador da produção, do produto do trabalho consigo mesmo 
e do gênero humano. O desenvolvimento da riqueza no interior 
do capital se inscreve pela mediação da antítese, sem possibilida-
de de superar as contradições que são imanentes; haja vista que o 
sistema se move estabelecendo incessantemente novos limites e 
novas barreiras que não consegue superar sem colocar em xeque 
sua própria existência. Por isso que a tendência à maximização 
do fetiche, da reificação e da mistificação do sistema do capi-
tal, impõe a necessidade de sua completa superação (Aufhebung), 
uma vez que o referido sistema coloca em risco a existência da 
humanidade. 

Ressaltou-se, no segundo capítulo, a distinção entre fe-
tichismo e fetiche; como este está relacionado diretamente ao 
movimento objetivo da produção e não às idiossincrasias huma-
nas. Por sua vez, o fetichismo acaba ganhando fórum próprio 
na categoria mistificação, enquanto categoria que transcende a 
categoria do fetiche, porque nem todas as formas de mistifica-
ção se circunscrevem ao fetiche. Este se plasma primeiramente 
como capital produtivo e reverbera nas suas múltiplas formas de 
capitais, constituindo as condições adequadas para que o capital 
portador de juros se revele como um “fetiche perfeito” em po-
tência, e o capital fictício, como a máxima expressão do capital 
fetiche perfeito em ato. 

Marx procura, no decorrer de sua obra fundamental, 
orientar conscientemente a classe trabalhadora do movimento 
do capital como fetiche, da diferenciação sucedida na esfera da 
circulação para a esfera da produção. No ciclo da circulação, to-

dos comparecem como iguais do ponto de vista jurídico-norma-
tivo, e os indivíduos aparecem abstratamente como comprado-
res e vendedores de mercadorias, diferentemente da esfera da 
produção, onde se exprimem as contradições mais elevadas e os 
segredos mais velados do sistema. Assim como a natureza ama 
se esconder, o capital ama esconder-se, por ser ele uma segunda 
natureza (alienada e fetichizada), uma natureza que emana das 
mãos humanas e que se ergue contra seus produtores. O capital 
ama esconder sua verdadeira essencialidade, suprassumindo to-
das as diferenças. 

Nessa esfera, a igualdade jurídica perde sua pureza de 
sentido e revela sua verdadeira anatomia como desigualdade 
na relação objetiva das classes sociais; nesta, os indivíduos não 
passam de “personificações” ou “máscaras” dos interesses anta-
gônicos. O reino da universalidade abstrata do mercado, em que 
predominam vendedores e compradores, típica da circulação de 
mercadorias, agora assume uma formatação objetiva, em que 
o vendedor da mercadoria força de trabalho é o proletário e o 
comprador da mercadoria denomina-se capitalista. Ao invés da 
assimetria de atitudes e relações, ocorre uma assimetria de in-
teresses. 

É preciso transpor o pórtico da fábrica – em que está 
escrito: “No admittance except on business [Entrada permitida ape-
nas para tratar de negócios]” (Marx, 2013, p. 212) – para desco-
brir, de maneira real, a peculiaridade de um sistema em que o 
trabalho morto suga o trabalho vivo, refrata-o e lança os traba-
lhadores em condições análogas ao trabalho escravo. 

Como demonstrou-se no terceiro capítulo, é preciso 
transcender a esfera ruidosa e barulhenta do mercado e adentrar 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

474 475

no interior do “templo dos templos”, no seu lugar mais sagra-
do, para encontrar o segredo oculto de um sistema assentado 
numa poderosa forma de exploração e expropriação de trabalho 
não pago. Pela mediação da dialética materialista, Marx fustigou, 
apanhou e atacou ubiquamente a essencialidade do inimigo nú-
mero um da classe destituída dos meios de produção e dos meios 
de subsistência. E nesse ataque, ele tornou visível “o Fetiche invi-
sível. Des-coberto visivelmente pela consciência dos dominados, o 
Inimigo, o Capital, tornava-se discernível, real. Seu fim começa-
va ... ainda que sua vida – morte do trabalhador – durasse muitas 
décadas” (Dussel, 2012, p. 151). Através do bisturi da “crítica da 
economia política”, o monsieur Capital foi decifrado por Marx, 
isso não significa que ele não continue devorando a força de tra-
balho, destruindo a natureza e ocultando os seus fundamentos. 

A atitude sorridente e altaneira do comprador da força 
de trabalho anuncia o terreno movediço e perpassado de obs-
táculos para o vendedor de sua força de trabalho como merca-
doria. Apesar de não vender sua existência como um escravo, 
mas somente uma fração de tempo de sua força de trabalho, o 
trabalhador não tem como fazer isso sem se alienar completa-
mente da realização de sua verdadeira humanidade e do desen-
volvimento de suas potencialidades efetivas como partícipe do 
gênero humano. O desejo insaciável pela acumulação perpassa a 
alma da personificação do capital, de tal maneira que ele é capaz 
de sacrificar seus prazeres mundanos para atender inteiramente 
aos imperativos da acumulação desmedida do capital. 

O desejo de acumulação aumenta com o desenvolvi-
mento do capitalismo, pouco importa a dimensão concreta des-
sa riqueza. Ironicamente, Marx (2013, p. 184) recorre a frase 

de Denis Diderot6: “Soyons riches ou paraissons riches” [“Sejamos 
ou pareçamos ricos”] para destacar como o reino fetichista da 
aparência prevalece sobre a essência. A prevalência da aparência 
sobre a essência é elementar para manter a classe trabalhadora na 
linha da menor resistência ao sistema ávido de mais-valor; afinal, 
o domínio essencial sobre o trabalho deve encontrar seu coroa-
mento no comando sobre o trabalho não pago. A prevalência da 
aparência deve proscrever a essência em proveito do capitalista e 
do processo de produção do valor que se valoriza como se fosse 
um autômato. 

A relação contraditória do capital com o trabalho per-
passa como uma diagonal todas as suas metamorfoses, em que 
ele adota acentuados subterfúgios na perspectiva de ocultar a 
relevância ontológica do mais-valor, enquanto sinônimo de tem-
po de trabalho excedente e como fundamento constitutivo de 
todo o seu ser. A relação do capital com o trabalho se inscreve 
contraditoriamente, porque o capital considera sempre o tra-
balho como o não-ser, como o outro oculto que nunca deve ser 
revelado. 

O fetiche do capital é identidade da não-identidade com 
o trabalho vivo, ele nega sua relação de dependência com a for-
ça de trabalho para na sua negação poder se afirmar enquanto 
“sujeito autônomo”. Mas o fetiche do capital não passa de um 
pseudossujeito, ele carece da figura do capitalista para poder 
se objetivar, pois configura-se como uma espécie de alma sem 

6 ‘Esclarece Grespan (2019, p. 123, nota 67): “A frase de Diderot está no 
Salão de 1767, extensa crítica à exposição de pintura francesa realizada na-
quele ano em Paris, mais exatamente no fragmento ‘Sátira contra o luxo, à 
maneira persa’”.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

476 477

corpo, de mercadoria sem mercadores. Desse modo, a aparente 
infinitude do capital fetiche é desmascarada já nos seus primór-
dios, à proporção em que o capital carece do outro para poder se 
consubstanciar. Ele depende da personificação do capitalista para 
poder realizar suas funções de controle sobre o trabalho, de um 
lado, e não existe sem sugar o sangue dos trabalhadores como 
vampiro, do outro. O trabalho subsiste numa relação reflexiva 
com ele, é a força de trabalho que se converte em capital variá-
vel, enquanto momento do capital e que não pode se manifestar 
como totalidade e fundamento da relação social. 

O movimento de exteriorização e interiorização do ca-
ráter fetichista da mercadoria e do capital, exposto de forma 
abstrata no livro primeiro de O capital, encontra sua concretu-
de na reconfiguração da propriedade mercantil expressa no li-
vro terceiro, em que a capacidade de formação do valor que se 
valoriza parece emanar da própria constituição da propriedade 
mercantil do capital portador de juros e do capital fictício. Desse 
modo, a dialética considerada no movimento imanente do feti-
che da mercadoria é reposta no movimento do capital portador 
de juros, em que o dinheiro aparece como a configuração ensi-
mesmada do fetiche do capital. A relação mercantil que assegura 
e presume o circuito de rotação do capital, apresentada no livro 
primeiro, experimenta desenlace mais elevado no livro tercei-
ro, na etapa do capital portador de juros e do capital fictício, 
à proporção em que subjaz um sistema de crédito amplamente 
desenvolvido e um mercado mundial assentado no processo de 
rotação de mercadorias, em que a mercadoria assume formas 
multifacetadas no comércio de dinheiro. 

O fetiche da mercadoria encontra seu coroamento no 

capital portador de juros, como a manifestação mais elevada do 
fetiche do dinheiro, em que tudo deve ser sacrificado aos pés 
dessa forma mais descarada e insana de manifestação do capital. 
A beleza aparente esconde os traços monstruosos que perpassam 
a sua essencialidade. O capital fictício aprofunda o processo de 
afastamento relativo ao trabalho vivo, pois essa forma de capital 
não se plasma somente através das letras de câmbio e fundos 
públicos – de um amontoado de papéis que sobem até aos céus 
–, mas também da especulação, do narcotráfico, do contraban-
do, da prostituição internacional, da pilhagem, da fraude e das 
guerras. A natureza asquerosa se impõe na capacidade de inver-
ter tudo, tornando o dependente aparentemente autônomo, o 
aparente como verdadeiro, o fictício como real. Assim, o ser é 
suprassumido no reino do aparente mundo em que o capital é 
tudo e o ser humano é nada. 

O silenciamento do protagonismo do mais-valor, em seu 
movimento constitutivo, plasma o movimento do capital em ge-
ral até suas múltiplas formas insanas e disfuncionais. O movi-
mento contraditório das formas não se forja como uma contra-
dição excludente, mas uma contradição por complementação, 
em que o capital portador de juros é a negação e a afirmação do 
capital industrial e comercial, da mesma maneira que o capital 
fictício se plasma como negação e afirmação do capital produti-
vo. Ao mesmo tempo que ele não é o capital portador de juros, 
ele é o capital portador de juros, que constitui as bases essenciais 
para que possa emergir e plasmar-se na totalidade constitutiva 
do sistema creditício. O ser em ato e potência se forja no pro-
cesso de constituição de cada uma das formas constitutivas do 
capital, em que o capital fictício se configura como afirmação e 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

478 479

negação do capital portador de juros, como fetiche do fetiche, 
não é à toa que ele se denominado fictício, ou seja, é a manifes-
tação daquilo que é fictício, que efetivamente inexiste, que não 
passa de mistificação. 

Enquanto a propriedade do capital serve como ponto de 
inflexão do capital portador de juros. Ela subsiste somente como 
possibilidade de ser para o capital fictício, como promessa de 
realização, em que o desaparecimento da mediação entre D-D’ 
serve para que essa espécie simplesmente desconsidere todas 
as bases objetivas que culmina na produção de mais-valor. Essa 
modalidade do capital logra oferecer mais veracidade ao capital 
portador de juros como fetiche puro e o capital fictício como fe-
tiche absoluto. Assim, o capital é a forma das formas ou a forma 
que tende a afastar-se irremediavelmente de seu conceito, para 
pairar como espécie de forma da forma destituída de conteúdo.

O movimento fenomenológico é insuficiente para revelar 
a essencialidade das formas, por isso que somente a perspectiva 
ontológica consegue capturar a capilaridade efetiva das formas 
mistificadas do capital e da pluralidade de capitais. A primeira 
forma do fetiche do capital, revelada no capital industrial, tem 
sua quintessência na apropriação direta do mais-valor (relativo 
e absoluto) pela mediação da forma salário, em que o vendedor 
de sua força de trabalho entrega gratuitamente uma parte de 
sua jornada de trabalho ao capitalista. No processo de realiza-
ção do valor produzido, o capital comercial faz parecer que o 
mais-valor emerge da velha estratégia mercantilista de comprar 
barato e vender mais caro. E quando esse processo de circulação 
assume corolários distintos com o comércio de dinheiro, em que 
o capital-mercadoria não é vendido, mas somente cedido, os ju-

ros comparecem como qualidades inerentes a própria natureza 
do capital portador de juros, ou melhor, a propriedade inerente 
do capital enquanto capital-dinheiro. Nessa relação, a mistifica-
ção do processo assume corolários ainda mais elevados quando 
o mais-valor é traduzido simplesmente como lucro, em que ao 
invés de mais-valor partilhado entre prestamista e prestatário, a 
coisa aparece mistificada na forma de juros e ganhos empresarial. 

No processo de formação do mais-valor, a despeito de 
todas as argumentações que o capitalista possa adotar na superfí-
cie da sociedade para afirmar seu direito legítimo ao mais-valor 
produzido como sinônimo de seu salário, não é possível conside-
rar o capitalista como trabalhador. Ele, na verdade, será sempre 
o primeiro a abocanhar o mais-valor produzido, independente-
mente das condições objetivas e subjetivas em que tenha sido 
produzido. Ele configura-se como a efetiva personificação do 
capital, ou seja, como a principal máscara da personificação eco-
nômica que vivifica o sistema esfolando cotidianamente a pele 
do trabalhador. 

Isso assume corolários mais sofisticados com a constitui-
ção da sociedade por ações e a formação do capital monopolista. 
As funções do capitalista privado podem ser agregadas por um 
executivo, denotando a ampliação da relação de oposição entre 
cabeça e mãos. Nessas circunstâncias, dá-se um aprofundamen-
to do fracionamento do mais-valor e a circulação, representada 
pelo capital comercial, oblitera ainda mais o papel decisivo que a 
força de trabalho cumpre em seu processo de constituição.

O capital comparece fenomenologicamente como espé-
cie de autômato, em que a dialética de suas formas, o movimen-
to contínuo do vir-a-ser-capital reverbera sobre todas as coisas 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

480 481

como se fosse uma entidade pletora de poderes sobrenaturais. 
Esse movimento encontra sua plena configuração mistificada no 
capital fictício, em que o fetiche do capital aparece em sua for-
ma deslocada. Dessa maneira, o capital configura fenomenica-
mente suas distintas formas de obscurecimento do mais-valor 
emanado do trabalho. Observa-se uma unidade argumentativa 
na obliteração do mais-valor que permeia as distintas formas de 
manifestação prosaica do capital, sucedendo-se a apresentação 
epopeica da identidade entre as distintas formas que compõem 
a totalidade sistêmica do capital, fazendo com que o caráter fe-
tichista da mercadoria reverbere de maneira crescente nas for-
mas variadas que compõe a totalidade do capital. Dessa maneira, 
Marx esboça a urdidura elementar da negação radical do sistema 
assentado num amontoado de mistificações e fetichizações. A de-
terminação antitética da análise marxiana apanha o movimento 
imanente do sistema do capital sem revelar declaradamente seu 
procedimento dialético, uma vez que ele comparece no próprio 
movimento imanente da matéria investigada.

A “beleza” aparente do dinheiro é galvanizada em sua ca-
pacidade de síntese da riqueza do modo de produção capitalista, 
em que milhões de mercadorias podem ser expressas em núme-
ros (papéis), alcança seu esplendor no capital fictício, quando 
milhões de mercadorias podem ser sintetizados num pedaço de 
papel (títulos da dívida pública e títulos de propriedade). No en-
tanto, para fazer jus à capacidade de duplicação inerente à forma 
mercadoria, o pedaço de papel configurado num título pode se 
desdobrar num outro papel; esse outro pode multiplicar-se ao 
infinito na forma de ações. 

O capital fictício espalha-se em múltiplas dobras, nas 

dobras das letras de câmbio, nas dobras dos títulos, nas dobras 
das ações que se convertem em novas dobras acionárias que não 
passam de um direito de rendimento ao mais-valor que teve sua 
dobra partida e que agora se desdobra em possibilidade num 
ponto de chegada sempre como promessa de realização no futu-
ro. O poderoso sistema de créditos, em que o dinheiro trocado 
por uma mercadoria, pode se dobrar e desdobrar em múltiplas 
operações no intervalo de alguns milésimos de segundos. No en-
tanto, esse crescimento exponencial se inscreve predominante 
no reino da aparência, em que a crença se configura como seu 
corolário fundamental, mas que tem prazo de validade e possui 
limites e barreiras. 

O fetiche originário se expressa na tríade mercadoria, 
dinheiro e capital. Essa é base essencial da mistificação da fórmu-
la trinitária dos rendimentos: capital-juros, renda-terra e traba-
lho-salário. A elucidação da epopeia do fetiche da mercadoria ao 
fetiche dos rendimentos passa pela mediação essencial do mais-
-valor. O capital produtivo é a unidade da diversidade do capi-
tal monetário e do capital mercadoria. O movimento do capital 
revela-se como processo de produção e processo de circulação, 
processo de produção é também processo de obliteração do va-
lor que se valoriza, da mesma maneira que o processo de circu-
lação e a configuração concreta da multiplicidade dos capitais. 
Toda a epopeia iniciada na primeira tríade fetichista encontra seu 
coroamento na mistificação da fórmula trinitária. 

A pseudoautossuficiência do capital fictício já estava pos-
ta na manifestação primeira do capital como capital produtivo; 
desse modo, não se trata de um desvio de rota da teoria do valor, 
mas do avanço de um processo que está posto desde seu princí-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

482 483

pio. O fim está pressuposto no seu começo e o começo prefigura 
seu final. O fetiche do fetiche do capital fictício não é um desvio 
da rota de conduta do capital, mas o desfecho de um processo 
que tem como ponto intermediário o capital portador de juros 
como manifestação primeira do fetiche quase perfeito, como ser 
que parece causa sui, causa de si mesmo e que parece independer 
de qualquer entidade social para poder se sustentar. No entanto, 
essa forma de capital não passa de mediação para a mais eleva-
da configuração da mistificação corporificada no capital fictício, 
esse sim é revelação em ato da mistificação perfeita que existia 
como potência no capital portador de juros. Agora sim, o capital 
pode vociferar que se assemelha ao indeterminado que tudo de-
termina. O movimento de D-D’, sem mediação, está completo 
e pode se locupletar em sua mais elevada forma de autonomia e 
soberania divina. 

Por fim, observou-se que o capital fictício não consegue 
transpassar a barreira dos próprios limites estabelecidos na pro-
dução-circulação, pois subsiste um vínculo subliminar com a ca-
pilaridade produtiva que constitui como seu ponto de partida e 
emerge como seu antípoda. As crises desvelam os limites desse 
ser “sublime”, revelando a dimensão asquerosa de seu ponto de 
partida e de seu ponto de chegada, seja ele produtivo, portador 
de juros ou meramente especulativo. O crescimento exponencial 
do capital comporta dentro de si o preceito dialético da negação 
não somente do trabalho, mas da negação de si mesmo, pois ele 
se assenta no aprofundamento das tensões e dos conflitos inter-
nos consigo mesmo. Por isso a superprodução, a supercirculação 
e o supercrédito têm seu coroamento na crise. E esta é inerente 
ao próprio sistema constituído na maximização de seus limites e 

de suas barreiras. 
Por mais que tente esconder sua essencialidade, o capital 

depende de maneira absoluta do trabalho não pago, como fon-
te inexequível da acumulação de mais-valor, expresso na mis-
tificação do lucro. Para assegurar seu processo de produção e 
reprodução eminentemente contraditória, o capital intensifica 
seus mecanismos e suas estruturas de comando sobre o trabalho. 
A crise, por si só, não pode solapar de modo algum a ordem 
hierárquica constituída sob a imagem e a semelhança da grande 
divindade dos tempos modernos. Mas o movimento social dos 
trabalhadores organizados contra a ordem instituída pode sim 
superar o referido sistema sociometabólico, por isso que toda 
rebelião contra o sistema é traduzida como o pior de todos os 
pecados. Não é à toa que Marx (2013, p. 84) assinala no prefácio 
à primeira edição de O capital que: “A Alta Igreja da Inglaterra, 
por exemplo, perdoaria antes o ataque a 38 de seus 39 artigos 
de fé do que a 1/39 de suas rendas em dinheiro. Atualmente, o 
próprio ateísmo é uma culpa levis [pecado venial] se comparado 
com a crítica às relações tradicionais de propriedade”. 

Se uma rebelião contra o status quo é vilipendiada, ima-
gine um movimento revolucionário sob o comando da classe 
trabalhadora, que tem como propositura levar à bancarrota o 
sistema assentado na mistificação, fetichização, exploração e ex-
propriação do trabalho. Por isso, a burguesia precisa intensificar 
seus mecanismos de mistificação da sua imediaticidade plena-
mente reificada, a fim de impedir o avanço da consciência em si 
à consciência para si do proletariado. O sistema que possui sua 
aparência completamente assentada na mistificação não tem di-
ficuldade em forjar cotidianamente novos mecanismos ideológi-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

484 485

cos para interceptar a ascendência organizativa do proletariado, 
para isso não economiza esforços na perspectiva de constituir 
uma teia sofisticada de manipulações e novos feitiços. Assim, a 
vanguarda do movimento operário precisa ser desqualificada 
como utópica ou louca. 

Entretanto, o proletariado percebe a necessidade histó-
rica da superação radical da ordem sociometabólica enfeitiçada 
pela ânsia desmedida do lucro, pois a referida ordem representa 
uma contraposição efetiva à emancipação humana, uma vez que 
inexiste uma forma de capital que seja humana em sua essência. 
O capital é um entrave ao livre desenvolvimento das potencia-
lidades humanas e ao desenvolvimento efetivo da humanidade, 
ou seja, ele representa o entrave ao desenvolvimento das forças 
produtivas e às relações de produção. 

O capital não é um “cristal social” inalterável, mas um 
organismo vivo suscetível de superação, pois ele mesmo passa 
por processos constantes de mudanças na perspectiva de aper-
feiçoar seus mecanismos de subsunção real do trabalho. Aliadas 
à organização da classe trabalhadora, as crises cíclica e estrutural 
colocam na ordem do dia a necessidade de superação do referido 
sistema e põem em xeque a pretensa naturalização das relações 
sociais. 

Sua natureza perdulária e destrutiva revela sua incom-
patibilidade com a efetiva emancipação humana e torna impera-
tiva a superação do místico véu de névoa que encobre o fetiche 
da mercadoria e do dinheiro, o fetiche do capital industrial e 
comercial, o fetiche “perfeito” do capital portador de juros e o 
fetiche do fetiche do capital fictício. A sua superação (Aufhebung) 
não passa pelo mero ato de consciência, mas pela mediação ob-

jetiva do revolucionamento das forças produtivas, alterando a 
matriz fundamental do modo de organização da produção, ou 
seja, superando radicalmente o trabalho abstrato pelo trabalho 
associado. Afinal, a emancipação da força de trabalho do estra-
nhamento que a subordina constitui-se como tarefas dos pró-
prios trabalhadores (Marx-Engels, 2007); essa tarefa não pode 
ser assumida pela classe que tem a satisfação plena de seus dese-
jos na apropriação do excedente produzido pelos trabalhadores. 
O fetiche do capital somente pode ser desmistificado e superado 
pela classe que comparece desde os seus primórdios como es-
poliada, explorada e vitimizada, jamais daquela classe que tem 
a satisfação de seus desejos esfolando a pele dos destituídos dos 
meios de produção e meios de subsistência. 

Somente pela mediação dos produtores livres e associa-
dos, controlando completamente a produção, a distribuição e o 
consumo, será possível transcender radicalmente a base de onde 
emana a alienação, o fetiche e a reificação dos seres humanos 
no modo de produção capitalista. A superação do capital, bem 
como de seu sistema de fetichizações e mistificações, passa pela 
revolução das estruturas sociais, mediante a alteração radical da 
forma de organização do trabalho e da estrutura social assentada 
na apropriação do mais-valor. 

Nesse contexto, ao invés da riqueza da sociedade ser 
mensurada pelo tempo de trabalho excedente (mais-valor), ela 
passa a ser determinada pelas condições abundantes da produ-
ção, em que “cessa o trabalho determinado pela necessidade e 
pela adequação a finalidades externas; pela própria natureza das 
coisas, portanto, é algo que transcende a esfera da produção ma-
terial propriamente dita” (Marx, 2017, p. 953). A passagem para 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

486 487

o reino da liberdade implica a constituição de um desiderato em 
que os produtores associados “regulem racionalmente esse seu 
metabolismo com a natureza, submetendo-o a seu controle co-
letivo, em vez de serem dominados por ele como por um poder 
cego; que o façam com o mínimo emprego de forças possível e 
sob as condições mais dignas e em conformidade com sua natu-
reza humana”. O efetivo reino da liberdade ou a emancipação 
humana passa incondicionalmente pelo acicate da “redução da 
jornada de trabalho” (Marx, 2017, p. 954).

A transcendência absoluta desse sistema reificante presu-
me uma nova forma de organização da vida material, do controle 
consciente e planejado da produção e da socialização da riqueza 
que emana do trabalho. Em que a riqueza da sociedade não deve 
comparecer na forma do “comando sobre o tempo de trabalho 
excedente (riqueza real), mas tempo disponível para cada indivíduo 
e toda a sociedade além do usado na produção capitalista” (Marx, 
2011, p. 589). Isso implica que o desenvolvimento das forças 
produtivas não pode ficar circunscrito à apropriação do tempo 
de trabalho excedente, mas que num determinado momento da 
história a massa dos trabalhadores precisam se apropriar do seu 
trabalho excedente. Essa apropriação implica no acicate da supe-
ração da contradição que perfaz o tempo disponível no interior 
do capital. Tendo feito isso, o tempo de trabalho necessário “terá 
sua medida nas necessidades do indivíduo social” (Marx, 2011, 
p. 591) e o tempo disponível da sociedade passa a configurar-se 
como a medida da riqueza da sociedade. 

A crítica marxiana ao capital, em suas múltiplas configu-
rações, tem como força motriz a constituição de uma sociedade 
em que os produtores livres e associados possam inscrever o rei-

no da abundância e a superação definitiva da escassez. O desen-
volvimento das forças produtivas, sob o controle consciente dos 
produtores associados, permitirá inscrever uma efetiva antítese 
ao capital fetiche e a superação definitiva do tempo de trabalho 
excedente pelo tempo disponível da sociedade. 

A análise do capital desenvolvida por Marx abriu o iti-
nerário para as análises, posteriores, acerca da predominância 
do capital financeiro realizadas por Rudolf Hilferding, Vladimir 
Lenin, François Chesnais e tantos outros. O crescimento expo-
nencial do sistema de crédito é o ponto de inflexão do processo 
de financeirização que demarca a mundialização do capital a par-
tir do final do século XIX e passa para uma fase de hipertrofia 
das finanças desde a década de 1970. A investigação da anatomia 
do capital portador de juros e do capital fictício permite enten-
der a ascendência do capital financeiro nos tempos hodiernos. 
Pois nesse tempo histórico, as formas funcionais de autonomi-
zação do capital encontram seu ápice, mediante a mundialização 
financeira, numa metamorfose incessante de aprofundamento 
do processo de valorização do valor. O capital fictício ergue-se 
como espécie de autômato, em que a denominada nova revo-
lução industrial (microeletrônica, informática, cibernética) tem 
possibilitado a redução expressiva das distâncias e a plena arti-
culação dos mercados e das Bolsas de Valores no mundo inteiro. 

A hipertrofia das finanças dos tempos hodiernos coloca 
na ordem do dia a necessidade de entender a peculiaridade do 
capital fictício como a pseudo manifestação suprema do capital. 
A elucidação da ossatura do fetiche do capital fictício passa pelo 
estudo sério da obra fundamental de Karl Marx. Essa tarefa se 
coloca como essencial para transcender e superar a ubiquidade 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

488 489

que o capital exerce sobre a classe trabalhadora, a natureza e a 
humanidade. Evidentemente, o estudo somente não resolve o 
problema, mas é preciso sempre lembrar, como assinalava Lenin 
(2010), que inexiste movimento revolucionário sem teoria revo-
lucionária e vice-versa. 

REFERÊNCIAS

AGOSTINHO, Larissa Drigo. Fetiche e crueldade dentro e fora 
do capitalismo. Poliética. São Paulo, v. 8, n. 2, pp. 10-52, 2020. 
Disponível em: https://revistas.pucsp.br/PoliEtica/article/
viewFile/50932/34273. Acesso em 29 de julho de 2023.

ALIGHIERI, Dante. A divina comédia. Inferno – Canto 
III. Trad. José Pedro Xavier Pinheiro. Disponível em: https://
pt.wikisource.org/wiki/A_Divina_Com%C3%A9dia_(Xa-
vier_Pinheiro)/grafia_atualizada/Inferno/III. Acesso em 25 de 
julho de 2023.

ANTENHOFER, Christina. Fetisch als heuristische Kate-
gorie. November 2011, 370 Setein. Disponível em: https://
www.transcript-verlag.de/978-3-8376-1584-5/fetisch-als-heu-
ristische-kategorie/. Acesso em: 10 de junho de 2024. 

ANTUNES, Jadir. O fetiche em O capital de Marx. In: José Luiz 
Ames; Luiz Cezar Yanzer Portela. (Org.). Estudos de ética 
e filosofia política. V. 1, pp. 213-230. Cascavel: Editora da 
Unioeste, 2006.

ANTUNES, Jadir – BENOIT, Hector. O movimento dialéti-
co do conceito de crise em O capital de Karl Marx. São 
Paulo: Editora Tykhe, 2009. 

ANTUNES, Jadir. Marx e o fetiche da mercadoria dinheiro. Re-
vista Dialectus, ano 5, n. 12, 2018, p. 139-162. Disponível em: 
http://www.periodicos.ufc.br/dialectus/article/view/33206. 
Acesso em 05 de maio de 2023. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

490 491

ANTUNES, Jadir. Marx e o fetiche da mercadoria: contri-
buição à crítica da metafísica. Jundiaí (SP): Paco, 2018.
 
ARISTÓTELES. A política. Tradução: Nestor Silveira Chaves. 
São Paulo: Lafonte, 2012.

ASSOUN, Pierre. Le fétichisme. Paris: Presses Universitaires 
de France, 1994.

BACCEGA, Marcus. O fetiche do capital e a clausura do 
imaginário. Monografia de Conclusão da disciplina de Pós-gra-
duação. Mestrado. Programa de História Social da Universidade 
de São Paulo (USP). Primeiro semestre de 2007. Disponível em: 
https://sistemas.uft.edu.br/periodicos/index.php/escritas/
article/view/1138/8034. Acesso em 30 de julho de 2023. 

BACCEGA, Marcus. O fetiche do capital e o reencantamento 
do mundo. In. MORAES, Carlos A. de Souza (Organizador). 
Sociedade e condição humana na modernidade. Ponta 
Grossa, PR: Atena Editora, 2020. 

BACKHAUS, Hans-Georg. Dialektik der Wertform: Unter-
suchungen zur Marxschen Ökonomiekritik. Freiburg: Ça ira, 
2011.

BACON, Francis. Novum Organum ou verdadeiras indica-
ções acerca da interpretação da natureza. Tradução de 
José Aluysio Reis de Andrade. São Paulo: Abril Cultural, 1973.

BAES, Mario L. Robles. Dialéctica y capital: elementos para 
uma reconstruccion de la critica de la economia política. Coyoa-
cán-México: Universidad Autónoma Metropolitana, 2005. 

BALZAC, Honoré de. A obra-prima ignorada seguido de 
um episódio durante o terror. Tradução de Dorothée de 
Bruchard e Rejane Janowitzer. Porto Alegre: L&PM, 2012.

BARREIRA, César Mortari. A “nova leitura de Marx”: um ma-
peamento de suas premissas e desenvolvimentos. Revista So-
ciedade Brasileira de Economia Política. Maio de 2022 
– Agosto de 2022. 

BELLUZZO, Luiz Gonzaga. O capital e suas metamorfoses. 
São Paulo: Unesp, 2013. 

BENOIT, Hector. Sobre a crítica (dialética) de O capital. In. Re-
vista Crítica Marxista. Número 03. São Paulo: Editora Bra-
siliense, 1996.

BENOIT, Hector. O negativo em Marx. Disponível: https://
www.unicamp.br/cemarx/anais_v_coloquio_arquivos/arqui-
vos/comunicacoes/gt1/sessao3/hector_benoit.pdf. Acesso em 
05 de março de 2024. 

BENOIT, Hector. Da lógica com um grande “L’’ à lógica 
de O Capital. Orientação Marxista. 2009. Disponível em: ht-
tps://orientacaomarxista.blogspot.com/2009/02/da-logica-
-com-um-grande-l-logica-de-o.html. Acesso em 01 de fevereiro 
de 2024. 

BERRIEL, C. E. O. Resenha de Escritos ficcionais: Escorpião 
e Félix e Oulanem, de Karl Marx. Revista Cerrados, [S. l.], 
v. 27, n. 47, p. 246–249, 2018. Disponível em: https://perio-
dicos.unb.br/index.php/cerrados/article/view/19670. Acesso 
em 26 de junho de 2023.

BIDET, Jacques. Miséria na filosofia marxista: Moishe Postone 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

492 493

leitor do Capital. Crítica Marxista, n.41, p.9-49, 2015. Dis-
ponível: https://www.ifch.unicamp.br/criticamarxista/arqui-
vos_biblioteca/artigo2017_02_15_10_47_41.pdf. Acesso em 
10 de fevereiro de 2024. 

BONENTE, Bianca I.; CORRÊA, Hugo F. Entre o fetichismo 
e a exploração: polêmicas sobre o Livro I de O capital. In. ME-
DEIROS, João Leonardo; BARRETO, Eduardo Sá (Orgs.). Para 
que leiam O capital: interpretações sobre o Livro I. São Pau-
lo: Usina Editorial, vol. VI, cap. 4, p. 133-166, 2021.

BRAGA. Ive. A dimensão material e a dimensão estética: a relação 
entre forma e conteúdo na sociedade unidimensional. Constela-
ciones. Revista de Teoría Crítica. Núm. 8-9, 2017. Dispo-
nível em: https://constelaciones-rtc.net/article/view/1086. 
Acesso em 18 de março de 2023. 

CARCANHOLO, Reinaldo. Sobre a ilusória origem da mais-va-
lia. Crítica Marxista, São Paulo, v. 16, p. 76-95, 2003.

CARCANHOLO, Marcelo Dias. Conteúdo e forma da crise 
atual do capitalismo: lógica, contradições e possibilidades. Crí-
tica e Sociedade: Revista de Cultura Política. v.1, n.3, Edição 
Especial – Dossiê: A crise atual do capitalismo, dez. 2011.

CARCANHOLO, Reinaldo A. Parte I – Mercadoria, valor e fe-
tichismo. In. CARCANHOLO, Reinaldo A. (Org.). Capital: 
essência e aparência. Vol. I. São Paulo: Expressão Popular, 2011. 

CARCANHOLO, Marcelo Dias. Apresentação – sobre o caráter 
necessário do livro III d’O capital. In. MARX, Karl. O capital: 
crítica da economia política. Livro III. O processo global da pro-
dução capitalista. Tradução Rubens Enderle. São Paulo: Boitem-
po, 2017a. 

CARCANHOLO, Marcelo Dias. Capital e fetichismo: histo-
ricidade, classes sociais e luta de classes. Curso Livre Marx-En-
gels, terceira aula, 07 de agosto de 2017b. Disponível em: ht-
tps://www.youtube.com/watch?v=6JYKsqECnoI. Acesso em 
06 de agosto de 2023. 

CARIOLANO, E. V. O absoluto enquanto Processo em Herácli-
to e Hegel (Uma leitura a partir dos fragmentos de Heráclito e 
do prefácio da Enciclopédia das Ciências Filosóficas de Hegel). 
Polymatheia – Revista de Filosofia. V. I, n º 1, 2005, p. 29-40.

CARVALHO, Raimundo Nonato Barbosa de. Metamorfoses 
em tradução. Relatório Final apresentado ao Programa de 
Pós-graduação em Letras Clássicas, do Departamento de Letras 
Clássicas e Vernáculas da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciên-
cias Humanas da Universidade de São Paulo, como trabalho de 
conclusão de pós-doutoramento. Disponível: https://www.usp.
br/verve/coordenadores/raimundocarvalho/rascunhos/meta-
morfosesovidio-raimundocarvalho.pdf. Acesso em 05 de abril 
de 2023. 

CASALINO, Vinícius. A dialética de Karl Marx e a crítica mar-
xista do direito. Revista Direito & Práxis. Rio de Janeiro, 
Vol. 9, N. 4, 2018.
 
CHAGAS, Eduardo F. A determinação dupla do traba-
lho em Marx: trabalho concreto e trabalho abstrato. 
Disponível em: https://marxismo21.org/wp-content/upload-
s/2012/08/A-determina%C3%A7%C3%A3o-dupla...-Ed.-
-Chagas.pdf. Acesso em 15 de junho de 2023.

CHESNAIS, François. A mundialização do Capital. São 
Paulo: Xamã, 1998.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

494 495

CHESNAIS, François. A mundialização do exército industrial 
de reserva. Revista Comunieiro, nº 3 ‒ setembro de 2006. 
Disponível em: <http://www.ocomuneiro.com/nr03_01_
francois.htm>. Acesso em: 26 junho de 2023. 

CIPOLLA, Francisco Paulo. A evolução da teoria da crise em 
Marx. Revista Crítica Marxista. São Paulo, UNESP, n. 37, 
2013. 

CORRÊA, P. R. da Rosa – ARALDI, C. L. A dialética em Karl 
Marx: o “fetiche” da mercadoria. Enciclopédia. Pelotas. Vol. 
04, 2015. 

COSTA, Monica Hallak Martins da. “A diferença entre as cate-
gorias alienação e estranhamento nos Manuscritos econômico-
-filosóficos de Karl Marx de 1844”. Revista Verinotio. Belo 
Horizonte, n. 3, ano II, 2005.

COTRIM, Ivan. Karl Marx: a determinação ontonegativa ori-
ginária do valor. São Paulo: Alameda, 2011. 

CUNHA, Elcemir Paço.  Marx e Pachukanis: do fetiche da mer-
cadoria ao “fetiche do direito” e de volta. Revista Verinotio, 
n. 19, Ano X, abr./2015. Disponível: https://www.verinotio.
org/conteudo/0.69621920091679.pdf. Acesso em 03 de abril 
de 2023. 

CZORNY, Bernd. Ernst Lohoff e o individualismo meto-
dológico. Trad. Boaventura Antunes. 18.02.2014. Disponível 
em: http://www.exit-online.org/. Acesso em: 10 de agosto de 
2024. 

DARCOLETO, CAS. Contribuições de István Mészáros para a 

educação: uma análise da categoria da mediação. In: SCHLESE-
NER, AH., MASSON, G., and SUBTIL, MJD, orgs. Marxis-
mo(s) & educação [online]. Ponta Grossa: Editora UEPG, 
2016, pp. 93-114. 

DUSSEL, Enrique. A produção teórica de Marx: um co-
mentário aos Grundrisse. Tradução de José Paulo Netto. São 
Paulo: Expressão Popular, 2012.
 
DUSSEL, Enrique. Las metáforas teológicas de Marx – 
Obras selectas XVIII. Buenos Aires: Docência, 2013. 

ELBE, Ingo. Entre Marx, o marxismo, e os marxismos: 
maneiras de ler a teoria de Marx. Disponível em: https://ze-
roaesquerda.com.br/index.php/2021/06/01/entre-marx-o-
-marxismo-e-os-marxismos-maneiras-de-ler-a-teoria-de-marx-
-ingo-elbe/. Acesso em 15 de fevereiro de 2024. 

ELEUTÉRIO, Carlos. O capital: Estrutura da obra e método. 
Curso sobre O Capital Da Boitempo. Disponível: https://eleu-
terioprado.wordpress.com/2015/09/09/metodo-de-o-capi-
tal/. Acesso em 07 de abril de 2023.

ESPINOSA, Benedictus de. Correspondência. Tradução de 
Marilena de Souza Chauí. Os Pensadores. São Paulo: Abril Cul-
tural, 1983. 

FERNANDES, Viviane. A dialética d’O capital enquanto crítica 
ao idealismo. Revista Eleuthería. Campo Grande, MS, v. 3, n. 
5, dezembro de 2018 – maio de 2019.

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Aurélio: Dicionário 
da língua portuguesa. Curitiba: Editora Positivo, 2010. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

496 497

FLECK, Amaro. O conceito de fetichismo na obra mar-
xiana: uma tentativa de interpretação. ethic@ ‒ Floria-
nópolis, v. 11, n. 1, p. 141 – 158. Jun. 2012. Endereço eletrôni-
co: https://core.ac.uk/download/pdf/195227914.pdf. Acesso 
em 1º de outubro de 2020. 

FONTE, Sandra Soares Della. Marx e a obra de arte lite-
rária em O capital. Tese apresentada ao Programa de Pós-
-Graduação em Filosofia da Faculdade de Filosofia e Ciências 
Humanas da Universidade Federal de Minas Gerais. Belo Ho-
rizonte, 2020. Disponível em: https://repositorio.ufmg.br/bi-
tstream/1843/33953/1/Marx%20e%20a%20obra%20de%20
arte%20literaria%20em%20O%20capital.pdf. Acesso em 20 
de junho de 2023. 

FOSTER, John Bellamy. Marx e a ruptura no metabolismo uni-
versal da natureza. Esquerda Online. 13 de junho de 2020. 
Disponível em: https://esquerdaonline.com.br/2020/06/13/
marx-e-a-ruptura-no-metabolismo-universal-da-natureza/. 
Acesso em 22 de julho de 2023. 
FREIRE, Francisco das C. de O. O caráter de fetiche e o feti-
chismo n’O capital. Problemata: R. Intern. Fil. v. 12. n. 2, p. 
119-137, 2021.

GERMER, Claus. Marx e a teoria do dinheiro como mer-
cadoria: fundamentos lógicos. Disponível: https://www.ifch.
unicamp.br/criticamarxista/arquivos_biblioteca/artigo295Ar-
tigo1.pdf. Acesso em 24 de fevereiro de 2024. 

GIANNOTTI, J. A. Certa herança marxista. São Paulo, 
Companhia das Letras, 2000.

GOETHE, Johann Wolfgang von. Fausto. Belo Horizonte: Ed. 
Itatiaia, 1997.

GONTIJO, Cláudio. A “nova dialética” de Christopher 
Arthur e O capital de Karl Marx: uma análise crítica. Belo 
Horizonte: UFMG/CEDEPLAR, 2011. 

GORENDER, J. Apresentação. In. MARX, Karl. O capital: 
crítica da economia política. Livro primeiro. Vol. I. Trad. Regis 
Barbosa e Flávio R. Kothe. São Paulo, Nova Cultural, 1983.

GRESPAN, Jorge Luís da Silva. O negativo do capital. São 
Paulo: Expressão Popular: 2012. 

GRESPAN, Jorge Luís da Silva. Marx e a crítica do modo de 
representação capitalista. São Paulo: Boitempo, 2019. 

GRESPAN, Jorge. A dialética do avesso. Crítica Marxista, n. 
14, p. 26-47, 2002. 

GRIGAT, Stephan. Fetisch und Freiheit. Über die Rezep-
tion der Marxschen Fetischkritik, die Emanzipation von Staat 
und Kapital und die Kritik des Antisemitismus. Freiburg: Ça ira, 
2007.

HARVEY, David. Condição pós-moderna: uma pesquisa so-
bre as origens da mudança cultural. Tradução de Adail Sobral e 
Maria Stela Gonçalves. São Paulo: Loyola, 2009. 

HARVEY, David. A loucura da razão econômica: Marx e 
o capital no século XXI. Tradução: Artur Renzo. São Paulo: Boi-
tempo, 2018.

HAUG, Wolfgang Fritz. Crítica da estética da mercado-
ria. Trad. Erlon José Paschoal. São Paulo: Fundação Editora da 
UNESP, 1997. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

498 499

HEGEL, Georg W. Frederic. Ciencia de la lógica. Volume I e 
II. Tradução Augusta e Rodolfo Mondolfo. Buenos Aires: Libreria 
Hachette S.A, 1956.

HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do espírito. Vol. I. Trad. 
Paulo Meneses. São Paulo: Vozes, 1992. 

HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do espírito. Vol. II. Trad. 
Paulo Meneses. São Paulo: Vozes, 1993. 

HEGEL, G. W. F. Preleções sobre a História da Filosofia. In: Os 
pré-socráticos. S. Paulo: Nova Cultural, 1996. (Os Pensado-
res).

HEGEL, G. W. F. Princípios da filosofia do direito. Trad. 
Norberto de Paula Lima. São Paulo: Ícone, 1997. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Trad. Márcia Sá Schuba-
ck. Rio de Janeiro: Vozes, 2005. 

HEINRICH, Michael. A edição de Engels do Livro 3 de O capital 
e o manuscrito original de Marx. Crítica Marxista, n. 43, p. 29-
43, 2016. Disponível: https://www.ifch.unicamp.br/critica-
marxista/arquivos_biblioteca/artigo2017_06_03_06_34_44.
pdf. Acesso em 20 de junho de 2023. 

HERÁCLITO DE ÉFESO. Sobre a Natureza (DK 22 B 1-126). 
In: Os pré-socráticos; fragmentos, doxografia e comen-
tários. Tradução de José Cavalcante de Souza. S. Paulo: Nova 
Cultural, 1996. (Os Pensadores).

HILFERDING, Rudolf. O capital financeiro. Tradução: Rei-

naldo Mestrinel. São Paulo: Nova Cultural, 1985.

HÖFIG, Bruno. Resenha: Moseley, F. Money and Totali-
ty. Disponível em: https://eleuterioprado.files.wordpress.
com/2017/08/hofig-resenha-de-money-and-totality.pdf. Aces-
so em 24 de fevereiro de 2024. 

IAMAMOTO, Marilda Villela. Serviço Social em tempo de 
capital fetiche: capital financeiro, trabalho e questão social. 
São Paulo: Cortez, 2015.

INWOOD, Michael. Dicionário Hegel. Trad. Álvaro Cabral. 
Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1997.

JAEGER, Werner. Paideia: a formação do homem grego.  Trad. 
Artur M. Parreira. São Paulo: Martins Fontes, 1994. 

KLAGSBRUNN, Vitor H. Considerações sobre a categoria 
dinheiro de crédito. Ensaios FEE, Porto Alegre, v. 13, n. 2.

KOHAN, Néstor. La herencia del fetichismo y el desafío de la 
hegemonía en una época de rebeldía generalizada. Utopía y 
Praxis Latinoamericana, vol. 10, núm. 29, abril-junio, 2005, 
pp. 79-102. Universidad del Zulia Maracaibo, Venezuela. 

KONDER, Leandro. O que é dialética. São Paulo: Brasiliense, 
2008. (Coleção Primeiros Passos – 23).

LENIN, V. I. As três fontes e as três partes constitutivas do mar-
xismo. In. LENIN, V. I. Obras escolhidas. Lisboa: Edições 
Avante, 1980.

LENIN, V. I. Cadernos sobre a dialética de Hegel. Trad. 
José Paulo Netto. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2011. (Pensa-



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

500 501

mento Crítico, 16).

LOPRESTI, Leonardo Bruno. Arte y desfetichización: de Marx a 
Lukács. Cerrados, Brasília, n. 47, p. 112-123, dez. 2018. dispo-
nível: file:///D:/Downloads/helciclever,+art+p+112-123.
pdf. Acesso em: 10 de maio de 2024.

LOUREIRO, Maria Rita Garcia. Resenha bibliográfica: Rubin, 
Isaak Illich. A teoria marxista do valor. São Paulo: Brasiliense, 
1980. In. Revista de Administração de Empresas, 21 (4), 
Dez. 1981. Disponível em: https://www.scielo.br/j/rae/a/
ZTdwCmyMNC5wFQpk9XZY7Lp/. Acesso em: 20 de julho 
de 2023. 

LUFT, Eduardo. Contradição e dialética: um estudo sobre o mé-
todo dialético em Platão. Revista Síntese Nova Fase. V. 23, n. 
76, 1996. 

LUIZ, Abraão. Uma introdução à teoria do fetichismo 
da mercadoria e da alienação do trabalho. Endereço 
eletrônico: https://medium.com/@abraoluiz/uma-intro-
du%C3%A7%C3%A3o-%C3%A0-teoria-marxista-do-feti-
chismo-da-mercadoria-e-a-aliena%C3%A7%C3%A3o-do-tra-
balho-84e1fbe29b63 Acesso em: 30 de setembro de 2020. 

LUKÁCS, G. El joven Hegel y los problemas de la socie-
dad capitalista. Trad. Manuel Sacristan. Barcelona-México: 
Edições Grijalbo, 1970.

LUKÁCS, G. Os princípios ontológicos fundamentais de 
Marx. Trad. Carlos Nelson Coutinho. São Paulo: LECH, 1979.

LUKÁCS, G. História e consciência de classe: estudos de 
dialética marxista. Trad. Telma Costa; Revisão Manuel A. Resen-

de e Carlos Cruz – 2° Edição, Rio de Janeiro: Elfos Ed.; Porto, 
Portugal, Publicações Escorpião, 1989.

LUKÁCS. G. História e consciência de classe: estudos so-
bre a dialética marxista. Trad. Rodnei Nascimento. São Paulo: 
Martins Fontes, 2003.

LUKÁCS, G. Arte e sociedade: escritos estéticos 1932-1967. 
Trad. Carlos Nelson Coutinho e José Paulo Netto. Rio de Janei-
ro: Editora UFRG, 2009. 

LUKÁCS, G. Prolegômenos para uma ontologia do ser 
social: questões de princípios para uma ontologia hoje tornada 
possível. Trad. Lya Luft e Rodnei Nascimento. São Paulo: Boi-
tempo, 2010. 

LUKÁCS, G. Para uma ontologia do ser social I. São Pau-
lo: Boitempo, 2012. 

MARCUSE, Herbert. Razão e revolução: Hegel e o advento 
da teoria social. tradução de Marília Barroso. 2ª ed. Rio de Janei-
ro: Paz e Terra, 1978.

MARX, Karl. Teorias da mais-valia: história crítica do pensa-
mento econômico (Livro IV de O capital). Vol. I. Trad. Reginal-
do Sant’Anna. São Paulo: Civilização Brasileira, 1980.

MARX, Karl. Miséria da Filosofia: resposta à Filosofia da 
miséria do Sr. Proudhon. Tradução e introdução de José Paulo 
Netto. São Paulo: LECH, 1982.
MARX, Karl – ENGELS, Friedrich Engels. Werke, Band 25, 
“Das Kapital”, Bd. III, Dietz Verlag, Berlin/DDR 1983. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

502 503

MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. Livro I. 
O processo de produção do capital. Trad. Regis Barbosa e Flávio 
Kothe. São Paulo: Abril Cultural, 1985. 

MARX, Karl. As teses Ad Feuerbach. In. CHASIN, José. 
Superação do liberalismo. Universidade Federal de Alagoas, 
1988. 

MARX, Karl. O 18 Brumário de Luís Bonaparte. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1997.

MARX, Karl. O 18 Brumário e cartas a Kugelmann. Trad. 
Leandro Konder e Renato Guimarães. São Paulo: Paz e Terra, 
2002.

MARX, Karl. O capital. “Capítulo VI inédito. São Paulo: Cen-
tauro, 2004. 

MARX, Karl. Crítica da Filosofia do Direito de Hegel. 
São Paulo: Boitempo, 2005.

MARX, Karl, ENGELS, F. Manifesto comunista. Trad. 
Álvaro Pina. São Paulo: Boitempo, 2007.
 
MARX, Karl. Contribuição à crítica da economia políti-
ca. Tradução e Introdução de Florestan Fernandes. 2.ed. – São 
Paulo: Expressão Popular, 2008.

MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. Trad. 
Jesus Ranieri. São Paulo: Boitempo, 2008.

MARX, Karl. Grundrisse: manuscritos econômicos de 1857 
– 1858: esboços da crítica da economia política. Tradução de 
Mário Duayer e Nélio Schneider. São Paulo: Boitempo, 2011. 

MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. Livro I. 
O processo de produção do capital. Trad. Rubens Enderle. São 
Paulo: Boitempo, 2013. 

MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. Livro II. 
O processo de circulação do capital. Tradução Rubens Enderle. 
São Paulo: Boitempo, 2014. 

MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. Livro III. 
O processo global da produção capitalista. Tradução Rubens En-
derle. São Paulo: Boitempo, 2017. 

MARXHAUSEN, Thomas. Die Theorie des Fetischismus im 
dritten Band des “Kapitals”. In: Beiträge zur Marx-Engels-
-Forschung. 25, 1988, pp. 209-243.

MEDEIROS, João Leonardo. Marx y la crítica de la economia 
política: la negación como fundamento de la crítica. Revista 
Herramienta, 2017. Disponível em: https://www.herra-
mienta.com.ar/?id=2637. Acesso em 23 de julho de 2023.
 
MELO, Romulo C. Soares de. Dinheiro e formas sociais: in-
vestigação da forma monetária no debate marxista contemporâ-
neo. Dissertação de Mestrado. Programa de Pós-Graduação em 
Direito. USP, 2022. Disponível em: https://www.teses.usp.br/
teses/disponiveis/2/2139/tde-29092022-092433/publico/
8592552MIO.pdf. Acesso em: 24 de fevereiro de 2024. 

MÉSZÁROS, István. Para além do capital: rumo a uma teo-
ria da transição. Trad. Paulo Cezar Castanheira e Sérgio Lessa. 
São Paulo: Boitempo, 2006.

MÉSZÁROS, István. A teoria da alienação em Marx. Trad. 



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

504 505

Isa Tavares. São Paulo: Boitempo, 2006. 

MÉSZÁROS, István. O conceito de dialética em Lukács. 
Trad. Rogério Bettoni. São Paulo: Boitempo, 2013. 

MIGUEL, Carla Ramas San. Hacia una teoria de la apa-
riencia: fetichismo y mistificación en la crítica de la economía 
política de Marx. Tesis doctoral. Universidad Complutense de 
Madrid. Faculdade de Filosofia. 2015. 

MOLLO, Maria de Lourdes Rollemberg. Capital Fictício, Au-
tonomia Produção-Circulação e Crises: Precedentes Teóricos 
para o Entendimento da Crise Atual. Economia. Brasília (DF), 
v.12, n.3, p.475–496, set/dez 2011. Disponível: https://www.
anpec.org.br/revista/vol12/vol12n3p475_496.pdf. Acesso em 
18 de junho de 2023. 

MOLLO, Maria de Lourdes Rollemberg. Financeirização 
como desenvolvimento do capital fictício: a crise finan-
ceira internacional e suas consequências no Brasil. Universidade 
de Brasília. Texto No. 358 Brasília, Abril de 2011. Disponível 
em: file:///C:/Users/artur/OneDrive/Documentos/Capi-
tal_marx/MOLLO_FINANCEIRIZA%C3%87%C3%83O_
CAPITAL_FICTICIO.pdf. Acesso em: 20 de julho de 2023. 

MONFARDINI, Rodrigo Delpupo. Sobre o fetichismo da mer-
cadoria como base da mistificação da origem da riqueza. Anais 
do XXXVIII Encontro Nacional de Economia. 2011. 
ANPEC – Associação Nacional dos Centros de Pós-Graduação 
em Economia. Disponível em: https://ideas.repec.org/p/anp/
en2010/208.html. Acesso em: 30 de julho de 2023. 

MÜLLER, Marcos Lutz. Exposição e método dialético 
em O capital. 2010. Disponível: https://orientacaomarxista.

blogspot.com/2010/10/exposicao-e-metodo-dialetico-em-o.
html. Acesso em: 01 de fevereiro de 2024. 

NETTO, J. P. Introdução. In. MARX, Karl. Miséria da filoso-
fia: resposta à Filosofia da miséria do Sr. Proudhon. Tradução e 
introdução de José Paulo Netto. São Paulo: LECH, 1982.

NETTO, José P. Capitalismo e reificação. São Paulo: ICP, 
2015.

OVÍDIO. Metamorfoses. Tradução de David Jardim Júnior. 
Rio de Janeiro: Editora Tecnoprint (Ediouro), 2002.

PALLUDETO, Alex Antonio – ROSSI, Pedro. O capital fic-
tício: revisitando uma categoria controversa. Agosto de 2018. 
Instituto de Economia da Unicamp. Disponível em: https://
www.passeidireto.com/arquivo/117812041/td-347. Acesso 
em: 02 de junho de 2023. 

PAULANI, Leda. A Autonomização das Formas Verdadeira-
mente Sociais na Teoria de Marx: comentários sobre o dinhei-
ro no capitalismo contemporâneo. Revista da ANPEC. Volu-
me/Número/Paginação/Ano: v. 12, n. 1, p. 49-70, jan./abr. 
2011.  Disponível em: https://www.researchgate.net/publi-
cation/227368006_A_Autonomizacao_das_Formas_Verdadei-
ramente_Sociais_na_Teoria_de_Marx_Comentarios_sobre_o_
Dinheiro_no_Capitalismo_Contemporaneo. Acesso em: 18 de 
março de 2024. 

PINHEIRO, Hyury. O positivo do capital: o materialismo das 
formas socioeconômicas na crítica da economia política de Karl 
Marx. Campinas. 2020. Tese (Doutorado) – Universidade Esta-
dual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
2020.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

506 507

PRADO, Carlos. Marx e a crítica à forma salário. Revista Espa-
ço Acadêmico, n. 124, setembro de 2011. 

QUERIDO, Fabio Mascaro. Fetichismo e fantasmagorias da mo-
dernidade capitalista: Walter Benjamin leitor de Marx. outu-
bro n.21 2º semestre 2013.

RANIERI, Jesus José. Alienação e estranhamento em 
Marx: dos Manuscritos econômico-filosóficos à Ideologia Ale-
mã. Tese de doutorado – Departamento de Sociologia da Uni-
camp, São Paulo, 2000. 

REICHELT, Helmut. Sobre a estrutura lógica do conceito 
de capital em Karl Marx. São Paulo: Boitempo, 2013. 

RICARDO, David. Princípios de economia política e tri-
butação. Trad. Paulo Henrique R. Sandroni. São Paulo: Nova 
Cultural, 1985. 

ROBERTO, Célio. O fetichismo da mercadoria: o que Karl 
Marx queria dizer com isso? 2021. Disponível: https://pren-
sa.li/@celio.roberto/o-fetichismo-da-mercadoria-o-que-karl-
-marx-queria-dizer-com-isso/. Acesso em: 05 de abril de 2023.

ROMERO, Daniel. Marx e a técnica: um estudo dos manus-
critos de 1861-1863. São Paulo: Expressão Popular, 2005. 

ROSDOLSKY, Roman. Gênese e estrutura de O capital. 
Tradução de César Benjamin. Rio de Janeiro: Contraponto, 
2001.

RUBIN, Isaak I. A teoria marxista do valor. São Paulo: Edi-
tora Polis, 1987.

SABATINI, M. de S. Sobre o conceito de capital financeiro. Re-
vista Temporalis, Brasília (DF), ano 15, n. 30, jul./dez. 2015. 
Disponível em: https://dialnet.unirioja.es/descarga/articu-
lo/5297848.pdf. Acesso em: 23 de junho de 2023. 

SABATINI, Mauricio de S. O fetichismo no capital a juros e no 
capital fictício.). XXVIII Encontro Nacional de Economia 
Política (ENEP), Sociedade Brasileira de Economia Política 
(SEP). Maceió/UFAL, 06-09 junho 2023. Disponível em: ht-
tps://enep.sep.org.br/uploads/822_1678191455_Sabadini_
SEP_2023_-_IDENTIFICADO_pdf_ide.pdf. Acesso em: 20 de 
julho de 2023. 

SAFATLE, Vladimir. O fetichismo como dispositivo de crítica. 
Revista Cult. N. 144, 29 de março de 2010. Disponível em: 
https://revistacult.uol.com.br/home/o-fetichismo-como-dis-
positivo-de-critica/. Acesso em: 25 de julho de 2023. 

SANTOS NETO, Artur Bispo dos. A “Fenomenologia do espíri-
to” de Hegel e “Os anos de aprendizagem de Wilhelm Meister” 
de Goethe. Revista Controvérsia. Vol. 4: jul-dez 2008. 

SANTOS NETO, Artur Bispo dos. Trabalho e tempo de tra-
balho na perspectiva marxiana. São Paulo: Instituto Luká-
cs, 2013.

SANTOS NETO, Artur Bispo dos. Capital e trabalho na for-
mação econômica do Brasil. São Paulo: Instituto Lukács, 
2015.
 
SANTOS NETO, Artur Bispo dos. A presença do capital in-
dustrial-financeiro no Brasil. Maceió: Edufal, 2019.



INSTITUTO TRABALHO ASSOCIADO O FETICHE E A MISTIFICAÇÃO DO CAPITAL

508 509

SANTOS NETO, Artur Bispo dos. Mundialização do capi-
tal: imperialismo e subimperialismo. – Goiânia-GO: Editora 
Phillos, 2020.

SANTOS NETO, Artur Bispo dos. Economia de tempo de tra-
balho como essência do fetichismo da informática. Revista Ar-
gumentum. V. 14, n. 2, 2022. Disponível em: https://periodi-
cos.ufes.br/argumentum/article/view/37608/25595. Acesso 
em 21 de julho de 2023. 

SANTOS NETO, Artur Bispo dos. A dialética do capital fe-
tiche em Karl Marx. Tese (Concurso para Professor Titular – 
Classe E). Maceió: Universidade Federal de Alagoas, 2023. 

SCHULTZ, Theodore W. O capital humano: investimentos 
em educação e pesquisa. Trad. Marco Aurélio de Moura Matos. 
Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1973.

SHAKESPEARE, William. Timon de Atenas. In. SHAKESPEA-
RE, W. Obra completa. Volume I. Rio de Janeiro: Editora 
Nova Aguilar, 1995. 

SHAKESPEARE, William. Romeu e Julieta. In. SHAKESPEA-
RE, W. Obra completa. Volume I. Rio de Janeiro: Editora 
Nova Aguilar, 1995.
 
SHAKESPEARE, William. A tempestade. Tradução Rafael Ra-
ffaelli. Florianópolis: Editora da UFSC, 2014.

SILVA, Cristiano Almeida; BUENO, J. Z.; SOUZA JUNIOR, H. 
P. de. As formas literárias em O capital: contribuição à educa-
ção dos trabalhadores pela crítica da Economia Política. Revista 
Ciências do Trabalho. N. 19. Disponível: https://rct.dieese.

org.br/index.php/rct/article/view/276/pdf. Acesso em 20 de 
julho de 2023.
 
SILVA JÚNIOR, José Valdo Barros. O fetichismo: para uma 
crítica radical do trabalho abstrato-concreto. Dissertação de 
Mestrado. Universidade Federal do Ceará. Fortaleza: 2010.
 
SILVA, Renalvo Cavalcante. Capital fictício e crises econô-
micas: a dominação financeira no contexto do capitalismo con-
temporâneo. Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação 
em Serviço Social, da Universidade Federal de Alagoas, como 
requisito à obtenção do título de Doutor em Serviço Social. Ma-
ceió: UFAL, 2022. 

SILVEIRA, Joel. Na fogueira: memórias. Rio de Janeiro: 
Mauad, 1998.

SMITH, Adam. A riqueza das nações. Vol. I. Trad. Alexandre 
Amaral Rodrigues e Eunice Ostrensky. São Paulo: Martins Fon-
tes, 2003. 

TEIXEIRA, Francisco J. Soares. Trabalho e valor: contribui-
ção para a crítica da razão econômica. São Paulo: Cortez, 2004. 

VIEIRA, Zaira. As novas leituras de Marx e um velho problema 
da economia política. Sociologias, Porto Alegre, ano 20, no 
47, jan/abr 2018. 

WHEEN, Francis. O capital de Marx: uma biografia. São Pau-
lo: Zahar, 2007. 

WOLFF, Robert Paul. Moneybags must be so lucky: on the 
literary structure of Capital. Massachusetts: University of Mas-
sachusetts Press, 1988.




